
Authors retain the copyright. Submitted for possible open access publication
under the terms and conditions of the Creative Commons Attribution (CC BY)
License (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).

Methodology of Social Sciences and Humanitie (MSSH)

Journal homepage:  https://method.rihu.ac.ir/

Original Article

Studeis of Religion, Spiritualiti & Management. 2025. Winter 31(125): 133-171 ;  	 DOI:10.30471/MSSH.2025.10907.2635

The Formative Cognitive Device: A Transformational 

Perspective on Research Methodology

Farhad Khormaei1 

1. Associate Professor of Educational Psychology, Faculty of Education and Psychology, Shiraz University, 

Shiraz, Iran.

khormaei@shirazu.ac.ir

Received: 2025/06/12; Accepted 2025/10/23

Extended Abstract 

Introduction and Objectives: The Formative Meta-Theory asserts that an effective and 
desirable research method must align with the cognitive architecture of human understand-
ing and the ways knowledge is organized in the mind. Rooted in Islamic philosophy—par-
ticularly Mulla Sadra’s Transcendent Philosophy (Ḥikmat al-Muta‘āliyah)-this theoretical 
framework presents a cognitive approach to Formative Methodology that is consistent with 
the ontological and epistemological realities of the human mind. This alignment is intended 
to guarantee the depth and validity of research findings across both existential and cognitive 
levels, ensuring that the research method is not merely a tool for data collection but a pro-
cess that itself promotes the formation of the researcher’s understanding and the knowledge 
under study. This perspective fundamentally challenges conventional positivist methods, 
which often focus on reductionism and the separation of mind from reality. The goal of this 
meta-theory is to establish a methodological foundation capable of analyzing phenomena 
that are complex, dynamic, and developmental in nature. This study introduces a conceptual 
cognitive system, termed the Formative Cognitive Device, which reflects the dynamic and 
multilayered structure of human understanding. Conceptualized as a spherical coordinate 

https://orcid.org/0000-0001-9357-7068


Methodology of Social Sciences and Humanitie (MSSH)

Journal homepage:  https://method.rihu.ac.ir/

Original Article

Studeis of Religion, Spiritualiti & Management. 2025. Winter 31(125): 133-171 ;  	 DOI:10.30471/MSSH.2025.10907.2635

system, this device is designed to interpret phenomena (referred to as Entity) that emerge 
through the interaction between the internal cognitive capabilities of the mind and the exter-
nal realities of existence. The device’s spherical nature symbolizes the comprehensiveness 
and interconnectedness of all dimensions of being and knowledge, integrating the spatial 
dimensions with the fourth dimension of time and the four causes of existence (material, 
formal, efficient, and final). The central question of the study is whether Formative Me-
ta-Theory provides operationalizable foundations for research methods grounded in an Is-
lamic worldview, and if so, what the structure of this cognitive system is and how it can sup-
port researchers in studying complex phenomena from a holistic and spiritual perspective.
Method: This research adopts a Formative abstraction method with a descriptive–inferen-
tial entity-ideagraphy approach. “Formative” here refers to the process of emergence, real-
ization, and actualization of knowledge, reflecting a multi-method and integrative outlook. 
In contrast to linear and static viewpoints, this method emphasizes the continuous cycle of 
entity actualization and the understanding of deeper ontological and epistemological layers. 
The Entity-Ideagraphy approach involves representing phenomena as independent entities 
(Hastar in Persian) with specific dimensions, enabling their comprehensive analysis. The 
approach combines descriptive techniques for identifying, classifying, and defining com-
ponents, with inferential reasoning to explore their interrelations. The descriptive phase 
includes documentary and content analysis of Islamic philosophical and psychological texts 
to extract key concepts. The inferential phase utilizes Mulla Sadra’s rational and analogical 
reasoning to explain the causal relationships between the entity’s dimensions. Phenomena 
are represented conceptually as entities formed through the interaction of internal capacities 
(the mind) and external elements (the outside world), and are shaped by the four causes (ma-
terial, formal, efficient, and final). Time is introduced as the fourth dimension, completing 
the structure through which these entities emerge and are analyzed within a spatiotemporal 
context. Each of the four causes plays a central role: the final cause (purpose) provides 
direction to existence, and the efficient cause (the researcher’s mind) is actively involved 
in knowledge production. Abstraction is not merely the aggregation of elements, but a cre-
ative process of theorizing and constructing new conceptual frameworks, positioning the re-
searcher as a wise and reflective agent who attains an integrated and ontologically coherent 
understanding of complex knowledge structures.
Results: The study develops the conceptual structure of a Formative Spherical Coordi-



Methodology of Social Sciences and Humanitie (MSSH)

Journal homepage:  https://method.rihu.ac.ir/

Original Article

Studeis of Religion, Spiritualiti & Management. 2025. Winter 31(125): 133-171 ;  	 DOI:10.30471/MSSH.2025.10907.2635

nate System—a cognitive device that represents the fundamental dimensions of phenomena 
within a layered ontological and topological space. This device is composed of three prima-
ry axes (efficient/final axis, formal/material axis, and temporal axis) that define each entity 
at their intersection. The system is founded on the principle that every phenomenon or entity 
is composed of a union of the four causes and time, and is analyzed within a spherical struc-
ture that embodies wholeness and continuity. The spherical shape reflects the continuous 
flow of Substantial Motion and the non-static nature of being. Serving as a methodological 
compass, this device enables researchers to locate data temporally and spatially, interpret 
relationships among indicators, and trace their formative development over time. By em-
bracing multilevel and reciprocal causality, it demonstrates that the emergence of any phe-
nomenon is the result of the simultaneous interplay of diverse causes in dynamic exchange. 
This reciprocal causality allows for the examination of the influence of internal and spiritual 
causes (efficient and final) on the material dimensions of the phenomenon. The central unit 
of analysis is the entity, which consists of concepts, elements (indicators), relationships, 
and governing principles. The relations among indicators are interpreted through structures 
such as whole–part, central–peripheral, similarity–difference, and influence–affected. For 
instance, in social phenomena, central indicators (like intent and purpose) and peripheral 
indicators (like manifest behaviors and actions) are examined dialectically. Each entity is 
seen as a microcosmic representation of a broader existential context, enabling the analysis 
of human and social phenomena across both micro and macro scales.
The conceptual structure of the Formative Spherical Coordinate System is illustrated below:

Conceptual Model of the Formative Spherical Coordinate System
Discussion and Conclusions: This study demonstrates that the Formative Cognitive 
Device offers a powerful alternative to conventional research methods by aligning the 
research process with the intrinsic structure of human cognition. By providing a struc-



Methodology of Social Sciences and Humanitie (MSSH)

Journal homepage:  https://method.rihu.ac.ir/

Original Article

Studeis of Religion, Spiritualiti & Management. 2025. Winter 31(125): 133-171 ;  	 DOI:10.30471/MSSH.2025.10907.2635

tured tool for understanding a dynamic reality, this Formative Methodology fills a gap 
in research founded on an Islamic worldview. Drawing on the principles of Unity of 
Being, Gradation of Existence, and Substantial Motion, it emphasizes the dynamic and 
forming nature of reality and the possibility of understanding it through gradual inquiry. 
Thus, instead of focusing on a static state, the researcher studies the formative path of 
phenomena (Formative unfolding/Takwin) and their existential elevation. The approach 
avoids reductionism and dualism (such as the separation of mind from object), instead 
emphasizing a holistic, layered understanding achieved through approximation to truth. 
Approximation to truth signifies that each piece of research is a step toward understand-
ing absolute reality, rather than a final stop at a fixed point. Knowledge is seen as the 
product of a reflective and constructive process in which the researcher is not merely an 
observer but a cognitive agent, whose presence and Formation are integral to knowledge 
production. The proposed methodology enables a synthesis of critical and contextual rea-
soning, combining the pre-structured faculties of the mind with empirical observation 
to yield actionable knowledge. Ultimately, the Formative Spherical Coordinate System 
and its accompanying meta-theoretical framework offer a robust philosophical and meth-
odological foundation for Islamic research in the humanities and social sciences. This 
approach not only engages with what is..., but also encompasses what is in the process 
of becoming, thus effectively bridging the gap between abstract ontological concepts and 
empirical reality.
Acknowledgement: The author wish to express their sincere gratitude for the construc-
tive comments provided by the esteemed reviewers and the dedicated efforts of the jour-
nal’s editorial and executive team.
Conflict of Interests: The author declare that there is no conflict of interest regarding the 
authorship and publication of this article.
Keywords: Formative Approach, Formative Meta-Theory, Formative Cognitive Device, 
Formative Methodology, Entity-Ideagraphy, Four Causes.

Cite this article: Khormaei, Farhad (2025). The Formative Cognitive Device: A Trans-

formational Perspective on Research Methodology. Journal of Humanities Methodology, 
31(125): 133-171. 



Authors retain the copyright. Submitted for possible open access publication
under the terms and conditions of the Creative Commons Attribution (CC BY)
License (https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).

DOI:10.30471/MSSH.2025.10907.2635                 روش‏شناسی علوم انسانی، زمستان 1404، دوره 31، شماره 125، صص133-171؛                            

روش‏شناسی علوم انسانی
Journal homepage: https://method.rihu.ac.ir/

پژوهشی مقاله:  نوع 

دستگاه شناختاری تکوینی: نگاهی تحولی به 
روش‎شناسی پژوهش

فرهاد خرمائی1  

1. دانشیار، روان شناسی تربیتی، دانشکده علوم تربیتی و روان شناسی، دانشگاه شیراز، شیراز، ایران.
khormaei@shirazu.ac.ir

تاریخ دریافت: 1404/03/22؛ تاریخ پذیرش: 1404/08/01

چکیده گسترده
مقدمه و اهداف: هنگامی که از روش‎شناسی پژوهش سخن به میان می‎آید، پرسش بنیانی این است 
پرسش  این  به  پاسخ  می‎گیرند.  نشئت  کجا  از  پژوهش  روش‎های  بنیادین  اصول  و  مفروضات  که 
این باور است که  پارادایمی است. فرانظریه تکوینی بر  معطوف به گفتمان فرانظریه‎ای در سطح 
روش تحقیق مؤثر و مطلوب باید با معماری شناختی درک انسان و شیوه‎های سازمان‎دهی دانش در 
ذهن هم‎راستا باشد. این چهارچوب نظری، که ریشه در فلسفه اسلامی و به‎ویژه »حکمت متعالیه« 
ملاصدرا دارد، بر اصول اصالت وجود، تشکیک وجود و حرکت جوهری استوار است و به‎دنبال 
با واقعیت‎های هستی‎شناختی و معرفت‎شناختی  ارائه رویکردی شناختی به روش‎شناسی است که 
ذهن انسان هماهنگ باشد. این هم‎راستایی، به‎منظور تضمین عمق و اعتبار یافته‎های پژوهشی در 
سطوح وجودی و شناختی، روش‎های پوزیتیویستی رایج را که اغلب بر تقلیل‎گرایی و جدایی ذهن از 

واقعیت متمرکز هستند، به چالش می‎کشد.
سیر تاریخی مقوله‎های شناختی نشان می‎دهد که ذهن انسان صرفاً دریافت‎کننده‎ای منفعل نیست، 

http://khormaei@shirazu.ac.ir
https://orcid.org/0000-0001-9357-7068


DOI:10.30471/MSSH.2025.10907.2635                 روش‏شناسی علوم انسانی، زمستان 1404، دوره 31، شماره 125، صص133-171؛                            

روش‏شناسی علوم انسانی
Journal homepage: https://method.rihu.ac.ir/

پژوهشی مقاله:  نوع 

بلکه با سازوکارهایی پیچیده، اطلاعات را طبقه‎بندی و معنادار می‎سازد؛ از مقولات ده‎گانه ارسطو 
که جوهر و عَرَض را تفکیک می‎کردند، تا گزاره‎های ترکیبی پیشینی کانت که علیت و زمان 
 Common( دانستند، و اصول اولیه توماس رید که بر بدیهیات درونی‎را مفاهیم ذهنیِ پیشینی می
Sense( تأکید داشتند. همچنین، نظریه‎های روان‎شناسی شناختی معاصر مانند گشتالت و نمونه نمایان 

نیز بر وجود ساختارهای سازمان‎دهنده در ذهن صحه می‎گذارند. با توجه به این پیشینه، هدف این 
فرانظریه، پی‎ریزی بنیانی روش‎شناختی است که توانایی تحلیل پدیده‎هایی با ماهیت پیچیده، پویا و 
تحولی را داشته باشد. پژوهش حاضر، یک نظام نظری شناختی با عنوان دستگاه شناختاری تکوینی 
معرفی می‎کند که ساختار پویا و لایه‎لایۀ فهم انسانی و هستی را بازتاب می‎دهد. این دستگاه، که 
در قالب یک سیستم مختصات کروی مفهوم‎پردازی شده، با هدف تفسیر پدیده‎هایی )به نام هستار( 
طراحی شده که از تعامل میان توانمندی‎های درونی ذهن و واقعیت‎های بیرونی هستی پدید می‎آیند. 
پرسش بنیادین مقاله حاضر این است که آیا فرانظریۀ تکوینی، مبانی‎ای دربارۀ شناخت انسانی ارائه 
می‎دهد که قابلیت عملیاتی شدن در روش‎های تحقیق مبتنی بر جهان‎بینی اسلامی را داشته باشد؟ اگر 
چنین است، ساختار این نظام شناختی چگونه است و چگونه می‎تواند به پژوهشگران در مطالعۀ 

پدیده‎های پیچیده با رویکردی جامع و معنوی کمک کند؟
روش: این پژوهش از روش تجریدی تکوینی از نوع هستارانگاری توصیفی-استنتاجی بهره می‎برد. 
تکوین به معنای فرایند شکل‎گیری، پدیدایی، شدن و فعلیت‎یافتگی دانش است که نگرشی تلفیقی و 
چندروشی را بازتاب می‎دهد و بر چرخه مستمر فعلیت‎یابی هستارها تأکید دارد. تجریدی تکوینی 
به فرایندی خلاقانه اشاره دارد که در آن فرآیند ساختن یک مفهوم، ساختار یا چهارچوب ذهنی 
)مانند دستگاه مختصات کروی( با استفاده از تجرید فعال انجام می‎شود تا چیزی نو و قابل‎تسهیم 
به‎عنوان هستار  پدیده‎ها  بازنمایی  معنای  به  نیز   )Entity-Ideagraphy( ساخته شود. هستارانگاری 
است که ساختاری پیوندی برای توصیف و تبیین هستی فراهم می‎آورد. در این روش، ازیک‎سو به 
شیوه‎های توصیفی )شناسایی، طبقه‎بندی، تعریف( و ازسوی‎دیگر، با استدلال استنباطی )تبیین روابط( 

براساس منطق تکوینی بهره گرفته می‎شود.
هستارها در این روش، تحت‎تأثیر علل چهارگانه )مادی، صوری، فاعلی و غایی( هستند و ساختار 
این دستگاه بر مبنای علیت شکل می‎گیرد؛ به‎طوری‎که رؤیت هر نشانگر دال بر همگاهی و ترکیب 



DOI:10.30471/MSSH.2025.10907.2635                 روش‏شناسی علوم انسانی، زمستان 1404، دوره 31، شماره 125، صص133-171؛                            

روش‏شناسی علوم انسانی
Journal homepage: https://method.rihu.ac.ir/

پژوهشی مقاله:  نوع 

اتحادی علل چهارگانه در یک مساوقت است. بُعد زمان به‎عنوان بُعد چهارم، ساختار شکل‎گیری 
این هستارها را تکمیل می‎کند. منطق تکوینی در شمول خود، منطق ارسطویی، منطق فازی و منطق 
سیستمی را دارد و افزون‎برآن دینامیک، شدن و هدفمندی را مورد توجه قرار می‎دهد. فاعل شناسنده 
در چهارچوبی  دانش  پیچیده  ابعاد  به درک  است که  بازاندیش  و  عاملی خردمند  این روش،  در 
هستی‎شناختی و یکپارچه دست می‎یابد؛ زیرا فرانظریه تکوینی خرد نظری و خرد عملی را در یک 
ساختار تشکیکی مورد توجه قرار می‎دهد. درنهایت، روش‎شناسی تکوینی بر پایه شبکه وجودی 
است و به محقق می‎گوید که هستارها را در فضای هستی و افق رویداد جستجو کند و چگونه آنها 

را توصیف، تبیین و تفسیر نماید.
نتایج: پژوهش حاضر به ساخت مفهومی دستگاه مختصات کروی تکوینی اشاره دارد. این دستگاه 
برپایه مفروضات فرانظریه تکوینی )اصالت و وحدت وجود( و اصل علیت شکل گرفته و از فضای 
گوی‎واره‎ای و کروی بهره می‎گیرد که نماد کل، تمامیت و یکپارچگی است. این دستگاه فضایی 
توپولوژیک یا مختصات‎نگار گوی‎واره‎ای را پیشنهاد می‎دهد که می‎تواند نگارگر و ترسیم‎کننده 
علل  اتحادی  ترکیب  پایه  بر  تکوینی  کروی  مختصات  دستگاه  ساختار،  سطح  در  باشد.  واقعیت 

چهارگانه در سه محور اصلی شکل می‎گیرد:
1. محور افقی )استعداد/قوه(: علل مادی )جنس یا جوهر( که شامل وصل/فصل است؛

2. محور عمودی )فعالیت/حرکت(: علل فاعلی که شامل درون/بیرون است؛
3. محور سوم )چگونگی تبدیل قوه به فعل(: علل صوری )خرد یا شعورمندی( که شامل صحیح/

خطاست.
این سه علیت در مساوقت با یکدیگر در جهت هدف غائی )علت غائی( در حرکت هستند و بعد 
چهارم، یعنی زمان )از مقولات شناختی انسان(، را نیز در محاسبات خود لحاظ می‎نماید. این ابزار، 
نقش قطب‎نمای روش‎شناختی را ایفا می‎کند و امکان جای‎دهی داده‎ها در بستر زمانی و مکانی، و 

پی‎گیری تکوین آن‎ها در طول زمان را فراهم می‎کند.
اصلی  مؤلفه  انضمامی چهار  ترکیب  از  است که  پژوهش هستار  نوع  این  در  اصلی  تحلیلی  واحد 
تشکیل می‎شود: مفاهیم )کل هستار(، عناصر )نشانگرها(، روابط و قواعد حاکم بر روابط. مهم‎ترین 
مرکزی- کل-جزء،  نسبت  از:  عبارت‎اند  می‎شوند  تحلیل  روابط  سطح  در  که  هستاری  مختصات 



DOI:10.30471/MSSH.2025.10907.2635                 روش‏شناسی علوم انسانی، زمستان 1404، دوره 31، شماره 125، صص133-171؛                            

روش‏شناسی علوم انسانی
Journal homepage: https://method.rihu.ac.ir/

پژوهشی مقاله:  نوع 

پیرامونی، نزدیکی-دوری و اثرگذاری-اثرپذیری. این دستگاه با پذیرش علیت متبادل )علیت جاریه(، 
آشکار می‎کند که هر نشانگر شناسایی شده ترکیبی اتحادی از علل چهارگانه و زمان است و ظهور 
پویایی،  این  تبادل هستند.  با یکدیگر در  تأثیر هم‎زمان علل گوناگون است که  نتیجۀ  هر پدیده، 
روش‎شناسی تکوینی را از سایر روش‎های پژوهش متمایز می‎کند. در اینجا، ساختار نظری دستگاه 

مختصات کروی تکوینی به نمایش گذاشته شده است:

مدل مفهومی دستگاه مختصات کروی تکوینی
بحث و نتیجه‎گیری: این پژوهش نشان می‎دهد که دستگاه شناختاری تکوینی باتکیه‎بر مبانی فلسفی 
حکمت متعالیه، جایگزینی توانمند و خردمحور برای روش‎های رایج پژوهشی ارائه می‎دهد؛ زیرا 
فرایند پژوهش را با ساختار ذاتی شناخت انسان هم‎راستا می‎کند. این روش‎شناسی، با فراهم آوردن 
ابزاری ساختاریافته برای درک واقعیت متحول، خلأ موجود در پژوهش‎های مبتنی بر جهان‎بینی 
اسلامی را پر می‎کند. این دستگاه، باتکیه‎بر اصول »وحدت وجود«، »تشکیک وجود« و »حرکت 
جوهری«، بر پویایی و تحول‎پذیری واقعیت تأکید می‎کند. به‎این‎ترتیب، پژوهشگر به مطالعۀ سیر 
تحول پدیده‎ها )تکوین( و ارتقاء وجودی آنها می‎پردازد. کشف واقعیت، فرآیندی تدریجی و تکوینی 

است که با شفاف‎سازی و وضوح‎بخشی به شواهد به‎تدریج آشکار می‎شود.
در این رویکرد، از تقلیل‎گرایی و دوگانه‎انگاری پرهیز شده و به شناختی کل‎نگر و لایه‎مند توجه 
می‎شود که از طریق تقریب به واقع حاصل می‎شود؛ به‎این‎معناکه هر پژوهش، یک گام به‎سمت 
درک حقیقت مطلق است و نه توقف در یک نقطۀ ثابت. دانش، محصول فرایندی بازتابی و سازنده 
تلقی می‎شود که در آن پژوهشگر، نه فقط ناظر بلکه »فاعل شناختی« است که حضور و خردمندی 



DOI:10.30471/MSSH.2025.10907.2635                 روش‏شناسی علوم انسانی، زمستان 1404، دوره 31، شماره 125، صص133-171؛                            

روش‏شناسی علوم انسانی
Journal homepage: https://method.rihu.ac.ir/

پژوهشی مقاله:  نوع 

چهارچوب، خردمندی،  این  در  است.  دانش  تولید  روند  از  بخشی  شناخت(  کانون  )به‎عنوان  وی 
به‎عنوان عالی‎ترین مرز خودآگاهی، بنیان تفکر خردمندانه را فراهم می‎آورد. روش‎شناسی پیشنهادی 
فضای  فراهم آوردن  با  و  فراهم می‎آورد  افق رویداد  در  را  مطالعه هستارها  امکان  پژوهش،  این 
توپولوژیک مبتنی بر علل اربعه و زمان، امکان مکان‎یابی، زمان‎مندی، و تحلیل علیت متبادل بین 
ابعاد مختلف واقعیت را می‎دهد. درنهایت، دستگاه شناختاری تکوینی با تمرکز بر هستارهای کلان 
و خرد، و ترکیب اتحادی استعدادهای بالقوه و هوشمندی انسان، به خلق محصولی نو )فرآورش( 
منجر می‎شود و بنیانی فلسفی و روش‎شناختی برای پژوهش اسلامی در علوم انسانی و اجتماعی فراهم 

می‎آورد و پلی میان مفاهیم انتزاعی هستی‎شناختی و واقعیت تجربی می‎کند.
و  محترم  داوران  سازنده  نظرات  از  را  خود  قدردانی  و  سپاس  مراتب  نویسنده  تشکر:  و  تقدیر 

تلاش‎های بی‎شائبه تیم اجرایی و سردبیری مجله ابراز می‎کنند.
تعارض منافع: نویسنده اعلام می‎کند که هیچ‎گونه تعارض منافعی در خصوص نگارش و انتشار این 

مقاله وجود نداشته است.
روش‎شناسی  تکوینی،  شناختاری  دستگاه  تکوینی،  فرانظریه  تکوینی،  رویکرد  کلیدی:  واژگان 

تکوینی، هستارانگاری، علل چهارگانه.
.

استناد: خرمائی، فرهاد )1404(. دستگاه شناختاری تکوینی: نگاهی تحولی به روش‎شناسی پژوهش. 
مجله روش‏شناسی علوم انسانی 31)125(: 171-133.



.روش‏شناسی علوم انسانی- دوره 31)125(- زمستان 1404  ................................................................................142

1. مقدمه
که  شد  خواهد  مطرح  بنیانی  پرسش  این  می‎آید،  میان  به  سخن  پژوهش  روش‏شناسی  از  که  هنگامی 

روش‎های پژوهش بر چه پایه‎ای استوار هستند. به عبارتی، مفروضه‎های بنیانی روش‎های پژوهش از کجا 

می‎آیند؟ پاسخ به این پرسش معطوف به گفتمان فرانظریه‎ای در سطح پارادایمی است )خرمائی، 1385(. 

این مفروضه‎ها یا اصول موضوعه چهارچوبی برای ورود به گفتمان علمی در روش‎شناسی پژوهش فراهم 

بر واقعیت عینی، مشاهده‎پذیر، منظم  اثباتی  می‎آورد. برای‎مثال، مفروضه چیستی واقعیت در فرانظریه 

و مستقل از ذهن متکی است؛ درحالی‎که در فرانظریه تفسیری، واقعیت برساختی و غیرمستقل از ذهن 

انسان است، و در فرانظریه انتقادی، واقعیت در حال تغییر براساس تضاد و تعارض است و واقعیت‎های 

اصلی سازوکارهای عمیق و پنهان و نه واقعیت عینی و مشهود است. در رهیافت تکوینی نیز از واقعیت 

مشکک و ذومراتب صحبت می‎شود. پس مفروضه چیستی واقعیت، اول، تعیین می‎کند که پژوهشگر در 

جستجوی چه نوع واقعیتی است و دوم، اینکه برای دسترسی به این واقعیت چه روشی را باید به کار گیرد. 

هنگامی که از چیستی معرفت هم صحبت می‎شود، این مفروضه که شناخت براساس مشاهده و آزمون 

تجربی است )پارادایم اثباتی( و یا از طریق ایجاد ارتباط همدلانه و قرارگیری در بافت مورد مطالعه است 

)پارادایم تفسیری( و یا شناخت از طریق مطالعه زیرساخت‎های ژرف اجتماعی حاصل می‎آید )پارادایم 

انتقادی( و همچنین، شناخت از طریق توصیف و تبیین رویدادها به دست می‎آید )رهیافت تکوینی(، در 

استفاده از ابزار پژوهش و چگونگی استفاده از این ابزارها اثرگذار خواهد بود )خرمائی، 1402(. 

با توجه به این مقدمه، بحث مقوله‎های شناخت مطرح می‎شود و در میان مقولات شناخت، شاید 

اساسی‎ترین پرسش، شناختِ فاعلِ شناسنده باشد؛ یعنی موجودی که هم توانایی شناخت اشیاء را دارد، 

گاهی  گاهی نیز آ گاهی(، و هم می‎تواند نسبت به این خودآ گاه است )خودآ هم از این توانایی شناخت آ

گاهی(. اما پرسش معرفتی یا شناختیِ بزرگ این خواهد بود که فاعل  گاهی از آ گاهی یا آ داشته باشد )فراآ

شناسنده چگونه می‎شناسد؟ آیا اصولی بر شناخت حاکم است؟

2. پیشینه پژوهش
آغازین پاسخ‎ها برای پرسش از مقوله‎های شناخت در اعصار تاریخی توسط فلاسفه مطرح شده است. 



دستگاه شناختاری تکوینی: نگاهی تحولی به روش‎شناسی پژوهش.......................................................................143

فلاسفه به این نکته توجه کرده‎اند که بیشتر انسان‎ها وقتی با موجودی جدید مواجه می‎شوند، یا مفهوم 

تازه‎ای را ادراک می‎کنند، به‎طورمعمول تلاش دارند، میان این موجود جدید و داده‎های گذشته رابطه برقرار 

کنند و موضوع جدید را در تقسیم‎بندی ذهنی خود جانمایی نمایند. براساس‎این فلاسفه و منطق‎دان‎های 

متقدم به دلیل اینکه چنین فرآیندی را برای شناخت موجودات جدید و تعریف موضوعات تازه صحیح و 

قابل‎اعتنا تلقی می‎کردند، تلاش بسیار نمودند تا بتوانند تقسیم‎بندی صحیح و کاملی از تمامی موجودات 

برای خود و دیگران فراهم کنند. اولین این تلاش‎ها توسط ارسطو در نخستین بخش کتاب ارغنون با عنوان 

از  یا »مقولات ده‎گانه« مطرح شد )سعیدی‎مهر، 1376، ص139(. این مقولات عبارت  قاطیغوریاس 

جوهر، کم، کیف، وضع، أین، متی، ملک، فعل، انفعال و اضافه بودند.

وجود  برای  که  مقوله‎هایی  اول،  کرد:  تقسیم‎بندی  دسته  دو  به  اول  مرحله  در  را  مقولات  ارسطو 

داشتن متکی به چیز دیگری نیستند؛ مانند اجسام و حیوانات. مقوله‎هایی مانند چوب، سنگ و پرنده... 

به‎خودی‎خود قابل‎تصور هستند و نیاز به چیز دیگری برای درک آنها نیست؛ دوم، مقوله‎هایی که به‎وسیله 

وجود  نمی‎تواند  به‎تنهایی  رنگ  یعنی  می‎شوند؛  شناخته  و...  حجم  اندازه،  رنگ،  مثل  دیگر  مختصات 

 یک شیء لازم است تا رنگ بر روی آن شیء تشخیص داده شود و اگر شیئی وجود 
ً
داشته باشد؛ بلکه حتما

نداشته باشد، رنگ هم بی‎معناست. در نظر ارسطو تمام مقوله‎های دسته اول به یک مقوله اصلی یعنی 

جوهر اشاره دارند. مقولات دسته دوم، که مقوله‎های غیرمتکی به خود هستند، با عنوان »عرض« معرفی 

می‎شوند. بنابراین مقوله‎های ده‎گانه به جوهر و نُه عرض تقسیم می‎شوند.

کید بر آن در علم منطق تا زمان ورود به فلسفه اسلامی ادامه یافت و  توجه به مقولات ده‎گانه و تأ

اکنون نیز به‎عنوان بخشی از کتاب‎های مهم منطق در فارسی )شهابی، 1358، ص57( مورد بحث قرار 

می‎گیرد؛ اما توجه علم منطق به مقولات ده‎گانه به‏تدریج به حاشیه برده شد؛ به‎طوری‎که ابن‎سینا به‏عنوان 

بزرگ‎ترین منطق‎دان مسلمان باور داشت که دانشجوی منطق می‎تواند بدون دانستن مقولات ده‎گانه منطق 

بخواند )ابن‎سینا، 1364، ص5(. این بیان ابن‎سینا بعدها مورد پذیرش شارحان و منطقیون قرار گرفت و 

حتی استدلال او به‎وسیله خواجه نصرالدین طوسی تبیین شد )طوسی، 1376، ص49(. با گذشت زمان، 

بحث مقولات ده‎گانه بااینکه ابن‎سینا خود به آنها اشاره کرده است، از کتب منطقی حذف شد و امروز 

بیشتر در فلسفه و نه در منطق از مقولات ده‎گانه بحث می‎شود.



.روش‏شناسی علوم انسانی- دوره 31)125(- زمستان 1404  ................................................................................144

با شروع عصر روشنگری در اروپا دکارت )1596-1650( با تجدیدنظر در اصول شناخت ارسطویی 

در حالت شکاکانه‎ای متقاعد شد که »می‎اندیشم، پس وجود دارم«. این انتظار از دکارت می‎رفت که اصول 

اولیه بیشتری را بسط دهد، لیکن او نیازی به این کار ندید. دکارت )2008، ص32-63 به نقل از هاتفیلد، 

2024( ادعا کرد که همه ساختمان معرفتی بشر را می‎توان بر پایه این اصل اولیه قرار داد. دکارت از وجود 

خود، وجود یک موجود متفکر یا ذهن و از وجود این موجود متفکر به اثبات وجود خالق پرداخت و از وجود 

یک خالق کامل به این نتیجه رسید که حواس و حافظه و همچنین، قوایی که خداوند به انسان داده است، هیچ 

کدام گمراه‎کننده نیستند )نصرالهی و یزدانی، 1395(. از نظر دکارت حواس، حافظه و دیگر قوای معرفتی 

نیاز به اثبات دارند و فقط امور آگاهانه )شهود درونی( برای پذیرش اعتبارشان نیاز به اقامه برهان ندارند. در 

دستگاه شناختاری دکارت، جهان مادی و چیزهایی که به‎وسیله حواس ادراک می‎شوند، باور پایه محسوب 

نمی‎شوند و نیاز به اثبات دارند. این رویکرد دکارت نقطه عطف دانش معرفت‎شناسی بعد از ارسطو بود. 

وجه مشترک فلاسفه دکارتی آن بود که به‎جز بدیهیات و آگاهیات، هیچ اصل اولیه دیگری در شناخت انسان 

به‎صورت پیش‎فرض پذیرفتنی نیست )نصرالهی و یزدانی، 1395( و این نقطه عطف دانش معرفت‎شناسی 

بعد از ارسطو در غرب بود که رشد علم تجربی را به‎دنبال داشت.

توماس رید )1710-1796( از جمله فلاسفه‎ای بود که در حوزه مقوله‎های شناخت یکی از نقاط عطف 

محسوب می‎شود. وی در عصری می‎زیست که شکاکیت هیومی بر فضای تفکر فلسفی سایه افکنده بود. 

رید )1764( اصل اولیه دکارت که مدعی بود همه معرفت‎های انسان تنها بر یک اصل متکی است را مورد 

تردید قرار داد. دکارت )2008( مبتنی بر شهود درونی که نیاز به اقامه برهان ندارد به این اصل بنیانی رسید 

که »من می‎اندیشم، پس هستم« و دستگاه شناختاری خود را بر آن اساس بنیان گذاشت. رید )1785، 

ص333( دکارت را با این پرسش مورد انتقاد قرار داد که از کجا می‎دانید شهود درونی، شما را فریب نداده 

است؟ شما فرض کرده‎اید، چیزهایی که هم می‎بینید و هم می‎شنوید و انجام می‎دهید، ممکن است توهم 

باشد. چرا هنگامی که دیگر قوای انسانی فریبنده است، باید شهود درونی قابل‎اتکا باشد؟ 

ما  آفرینش  ساختار  که  است  این  داد  پرسش  این  به  می‎توان  که  جوابی  تنها   )1785( رید  نظر  از 

به‎گونه‎ای است که مقاومت در برابر پذیرش چنین گزاره‎هایی را غیرممکن می‎کند. از نظر رید )1785( 

انسان از بدو تولد یا از نقطه شروع شناخت نمی‎تواند موجود ناشناخته‎ای باشد و در طی مسیر شناخت 



دستگاه شناختاری تکوینی: نگاهی تحولی به روش‎شناسی پژوهش.......................................................................145

اولیۀ  اصول  آن  به  که  است  اولیه  اصول  دارای  انسان  بلکه  ندارد؛  قرار  در وضعیتی شبیه جعبه سیاه  نیز 

درونی گفته می‎شود که نمی‎توان آنها را با عقل یا تجربه اثبات کرد؛ ولی برای شناخت تجربی یا تفسیری 

 Principles of( اصل اولیه درون ذهنی .)یا هر نوع شناختی ضروری هستند )نصرالهی و یزدانی ،1395

Common  Sense( نخستین و مهم‎ترین اصل اولیه است که هیچ‎گاه مورد شک و تردید نیست. اصل 

اولیه دیگر این است که جهان خارج وجود دارد، من وجود دارم، دیگران نیز هستند و غیره. 

گاهی( ساخت و ازاین‎رو،  رید )1785( نظام شناختی خود را بر پایه اصول اولیه و فراشناخت )خودآ

گاه  که  اولیه  اصول  این  است.  قابل‎توجه  و  مهم  بسیار  فلسفی  دانش  نظام  در  اولیه  اصول  این  جایگاه 

بدیهی‎های وجودی نیز خوانده می‎شوند، زمینه را برای علوم انسانی و علوم تجربی فراهم می‎نمایند. از 

منظر رید هر دانشی که بخواهد از انسان و جهان شناختی او اطلاعاتی به دست دهد، باید بر این اصول 

اولیه متکی باشد و نباید به آنها بی‎توجه باشد؛ زیرا بی‎اعتنایی به اصول اولیه، انسان را از شناخت جهان 

بازمی‎دارد. از نظر رید، فلسفه نیز باید بر این اصول اولیه بنا شود و نباید همچون دکارت از برخی از اصول 

اولیه چشم بپوشد. بدیهیات وجودی رید، پایه و بنیان علوم شناختی، فلسفه و منطق هستند. خلاصه کلام 

اینکه اصول اولیه شناخت در شکل‎گیری دانش به‎ویژه دانش علوم انسانی، نقشی اساسی ایفا می‎کند و 

گاهی( در این زمینه بسیار اهمیت دارد و  به‎ویژه شناخت فاعل شناسنده و اصول اولیه فراشناخت )خودآ

می‎توان آنها را زیربنای روش‎شناسی پژوهش‎های علمی و تجربی و تفسیری و انتقادی تلقی کرد.

دیوید هیوم )1777( بر این باور بود که تمامی معرفت‎ها از تجربه سرچشمه می‎گیرند و هیچ‎گونه 

شناختی را نمی‎توان مستقل از تجربه ذهنی در نظر گرفت. او در بیانی مشهور می‎نویسد: »اگر کتابی در 

دست دارید که موضوع آن الهیات یا متافیزیک )از جمله فیزیک نظری( است، بپرسید آیا در آن استدلالی 

انتزاعی مرتبط با کمیت یا عدد وجود دارد؟ اگر نه، آیا استدلالی تجربی در مورد امور واقع دارد؟ اگر 

)هیوم،  ندارد«  در خود  توهم  و  که چیزی جز سفسطه  بسپارید؛ چرا  آتش  به  را  آن  است،  منفی  پاسخ 

1777، ص165(. به‎گمان هیوم، تمامی ادعاها درباره ماهیت جهان، اخلاق، و حتی علیت، ریشه در 

برداشت‎ها، اندیشه‎ها و احساسات فردی دارند و از قوانینی مانند تداعی افکار تبعیت می‎کنند. او حتی 

ی میان 
ّ
مفهوم علیت را نیز به »عادت ذهنی« تقلیل می‎دهد و معتقد است هیچ راهی برای اثبات رابطه عل

دو رویداد وجود ندارد )هرگنهان، 1389، ص263؛ کاپلستون، 1375، ص205-201(. 



.روش‏شناسی علوم انسانی- دوره 31)125(- زمستان 1404  ................................................................................146

اثر  فیلسوف در حوزه مقولات شناختی در  تأثیرگذارترین  به‎عنوان  ایمانوئل کانت )1804-1724( 

پیشینی«  ترکیبی  مفهوم »گزاره‎های  از  دیدگاه،  این  به  واکنش  در  نقد عقل محض )1787(،  مهم خود 

استفاده کرد؛ گزاره‎هایی که از تجربه حاصل نمی‎شوند، اما امکان تجربه‎های نظام‎مند را فراهم می‎کنند. 

منظور کانت از »پیشینی« بودن، آن است که این اصول پیش از تجربه وجود دارند، و از »ترکیبی« بودن 

آنها، به نقششان در تکوین ادراک و شناخت اشاره دارد. به باور او، ذهن انسان با چهارچوب‎های بنیادینی 

می‎شوند.  تبدیل  منسجم  و  معنادار  تجربیاتی  به  حسی  خام  داده‎های  آنها،  به‎واسطه  که  می‎شود  متولد 

نخستین اصل مورد توجه کانت، علیت بود. او با هیوم هم‎عقیده بود که در تجربه، چیزی وجود ندارد 

که نشان دهد یک پدیده موجب پدیده‎ای دیگر می‎شود؛ اما برخلاف هیوم، نتیجه گرفت که علیت باید 

مفهومی ذهنی و مستقل از تجربه باشد؛ امری که ذهن به داده‎های حسی اضافه می‎کند. از نظر کانت، 

ذهن انسانی فعالانه اطلاعات حسی را سازمان‎دهی می‎کند و آن را از خلال مفاهیم ناب یا مقولات فهم 

)categories of understanding( پردازش می‎کند. این مقولات عبارت‎اند از: وحدت، کلیت، علیت، 

واقعیت، زمان، مکان، کمیت، کیفیت، نفی، امکان‎پذیری/ناامکان‎پذیری، و هستی/نیستی )کاپلستون، 

1375، ص266-261(.

درباره  مشابه  ایده‎ای  نیز  ص46(   ،1397 هره،  از  نقل  به  )1953؛  ویتگنشتاین  معاصر،  دوران  در 

مفهومی  نظام‎های  بود  معتقد  قالب«،  و  »تصویر  نظریه  ارائه  با  او  کرد.  مطرح  ذهن  مفهومی  سازمان 

نقش  بر  او  می‎کنند.  معنا  و  ترسیم  را  جهان  آنها  خلال  از  انسان‎ها  که  می‎کنند  فراهم  چهارچوب‎هایی 

 دستوری کلاسیک، بلکه دستور 
ً
کید داشت؛ اما نه قواعد صرفا قواعد زبانی در کاربرد درست واژگان تأ

زبانی که در بسترهای مفهومی و فرهنگی معنا می‎یابند. براساس‎‎این، دستور زبان در این دیدگاه به معنای 

مجموعه‎ای از قواعد منعطف برای استفاده از نظام‎های نشانه‎ای در تفسیر تجربه انسانی است. این نظام‎ها 

ممکن است در گذر زمان تغییر یابند یا جای خود را به دستور زبان‎های جدیدتر دهند.

با ورود روان‎شناسی به حوزه شناخت، مفاهیم شناختی دچار تحول اساسی شدند. روان‎شناسان گشتالت 

که از سنت کانتی پیروی می‎کردند، معتقد بودند ارگانیسم چیزی فراتر از داده‎های حسی به تجربه می‎افزاید 

و این عنصر افزوده‎شده، همان »سازمان« است. مؤسسان مکتب گشتالت همچون ماکس ورتایمر )1880-

1943(، ولفگانگ کهلر )1887-1967( و کورت کافکا )1886-1941( باور داشتند که انسان‎ها دنیا را 



دستگاه شناختاری تکوینی: نگاهی تحولی به روش‎شناسی پژوهش.......................................................................147

به‎صورت کل‎های معنادار ادراک می‎کنند، نه به‎صورت مجموعه‎ای از محرک‎های جداگانه. اصل بنیادین آنها 

این بود که »کل با مجموع اجزای آن متفاوت است« و تجزیه تجربه، به‎نوعی تحریف آن است. 

کورت لوین )1890-1947(، دیگر روان‎شناس گشتالتی، با معرفی نظریه میدان، معتقد بود رفتار 

میدانی  در  را  انسان  او  است.  زمان  آن  در  روان‎شناختی  عوامل  تمام  تعامل  نتیجه  لحظه  هر  در  انسان 

اثر می‎گذارد )اولسون و رامیرز، 1400،  بقیه  بر  آنها  از  نیروهای متغیر می‎دید که هر تغییر در یکی  از 

ص398(. از دیدگاه گشتالتی‎ها، مغز نه دریافت‎کننده‎ای منفعل، بلکه سازمان‎دهنده‎ای فعال است که 

داده‎های حسی را به تجربه‎ای معنادار تبدیل می‎کند. گشتالتی‎ها اصول متعددی برای سازمان‎دهی ادراک 

ارائه کردند؛ از جمله: قانون پرگنانز یا طرح‎گرایی )=اینکه سازمان روان‎شناختی در ساده‎ترین و بهترین 

شکل ممکن ظاهر می‎شود(، قانون شباهت )=اینکه محرک‎های مشابه بهتر با یکدیگر ترکیب می‎شوند(، 

بستن  قانون  می‎شوند(،  دیده  هم  با  بیشتر  نزدیک‎ترند،  هم  به  که  محرک‎هایی  )=اینکه  مجاورت  قانون 

)=اینکه اشکال ناقص به‎صورت کامل درک می‎شوند(، قانون ادامه خوب )=اینکه ذهن مسیرهایی ساده و 

یکنواخت را ادامه می‎دهد(، قانون سادگی )=اینکه ذهن تمایل دارد پدیده‎ها را به ساده‎ترین شکل ممکن 

ادراک کند( و قانون شکل و زمینه )=اینکه شکل یا آنچه در پیش‎زمینه قرار می‎گیرد، از زمینه‎ای که در آن 

ظاهر می‎شود جدا شده و برجسته می‎گردد( )سیف، 1400(.

یافته  انتقال  به‎سمت سازمان‎دهی دانش در ذهن  ادراک  از  در روان‎شناسی شناختی معاصر، تمرکز 

است. انسان‎ها در طول زندگی خود انبوهی از مفاهیم را یاد می‎گیرند، و یکی از شیوه‎های سازمان‎دهی 

آنها هستند و  از طریق »مقوله‎ها« )categories( است. مقوله‎ها شامل مفاهیم و اعضای  این مفاهیم، 

مقوله‎های  و  رخ می‎دهند(  واقع  در جهان  )که  طبیعی  مقوله‎های  تقسیم می‎شوند:  دسته  دو  به   
ً
معمولا

مصنوعی )که برای اهداف خاص توسط انسان‎ها ساخته شده‎اند( )رودرز و همکاران، 2014؛ به نقل از 

استرنبرگ و استرنبرگ، 1401، ص351(. اما این پرسش مطرح است که افراد چگونه تعیین می‎کنند یک 

شیء یا رویداد در کدام مقوله قرار می‎گیرد؟ طبق دیدگاه کلاسیک، هر مفهوم مجموعه‎ای از ویژگی‎های 

تعریف‎کننده دارد که برای تعلق یک شیء به آن مقوله، باید تمام آن ویژگی‎ها را دارا باشد. اگر شیء فاقد 

یکی از این ویژگی‎ها باشد، متعلق به آن مقوله محسوب نمی‎شود )کتز، 1972(. این دیدگاه با نظریه‎های 

جدیدتری مانند »نظریه نمونه نمایان« به چالش کشیده شده است.



.روش‏شناسی علوم انسانی- دوره 31)125(- زمستان 1404  ................................................................................148

کید داشت،  در واکنش به دیدگاه کلاسیک، که بر ویژگی‎های لازم و کافی برای تعریف یک مفهوم تأ

کید  تأ واقعی  نمونه‎های  و  شباهت،  تجربه،  بر  که  دادند  ارائه  نوینی  نظریه‎های  شناختی  روان‎شناسان 

بیشتری دارند. یکی از مهم‎ترین این نظریه‎ها، نظریه نمونه نمایان )Prototype Theory( است که برای 

نخستین‎بار توسط النور روش )Eleanor Rosch( در دهه ۱۹۷۰ مطرح شد. طبق این نظریه، افراد مفاهیم 

را براساس نمونه‎ای »نمایان« یا »نمونه‎ غالب« )prototype( در ذهن خود سازمان‎دهی می‎کنند؛ یعنی 

بهترین یا معمول‎ترین نمونه‎ای که ویژگی‎های اصلی یک مقوله را در بالاترین حد داراست. 

به‎عنوان‎مثال، وقتی از افراد خواسته می‎شود به »پرنده« فکر کنند، اغلب گنجشک یا کبوتر به ذهن 

نمایان  نمونۀ  به  بیشتری  شباهت  گنجشک  که  معناست  بدان  این  پنگوئن.  یا  شترمرغ  نه  می‎آید،  آنها 

کید دارد؛ یعنی  مقوله »پرنده« دارد. نظریه نمونه نمایان، بر درجه‎بندی عضویت مفاهیم در مقولات تأ

عضویت در یک مقوله امری سیاه ‎و سفید نیست؛ بلکه طیفی است. برخی اعضا »مرکزی‎تر« و برخی 

تعاریف  براساس  نه  را  مفاهیم  انسان  مغز  می‎دهد  نشان  نظریه  این  می‎شوند.  محسوب  »حاشیه‎ای‎تر« 

مثال‏های  نظریه  ازسوی‎دیگر،  می‎کند.  پردازش  و  ذخیره  نمایان   ‎نمونه به  شباهت  براساس  بلکه  دقیق، 

برجسته )Exemplar Theory( نیز بر آن است که افراد برای طبقه‎بندی مفاهیم، به‎جای استفاده از یک 

برای‎مثال،  تجربه کرده‎اند.   
ً
قبلا که  استفاده می‎کنند  برجسته  نمونه‎های  از  از مجموعه‎ای  نمایان،  نمونه 

کودک ممکن است با دیدن انواع سگ‎ها )لابرادور، پودل، ژرمن شپرد( یاد بگیرد چه حیواناتی در دسته 

 براساس یک 
ً
آینده حیوانات مشابه را به‎عنوان »سگ« شناسایی کند، نه صرفا سگ قرار می‎گیرند و در 

تصویر ذهنی از یک سگِ نمونه.

هر دو نظریه‎ پیش‎گفته به این نکته کلیدی اشاره دارند که یادگیری مفاهیم و مقوله‎ها نه از طریق قواعد 

در مجموع، سیر  واقعی شکل می‎گیرد.  نمونه‎های  و  تجربه  از طریق شباهت،  بلکه  انتزاعی،  و  منطقی 

 دریافت‎کننده‎ای منفعل نیست؛ 
ً
تاریخی و مفهومی مقوله‎های شناختی نشان می‎دهد که ذهن انسان صرفا

بلکه با سازوکارهایی پیچیده، اطلاعات را طبقه‎بندی، سازمان‎دهی، و معنادار می‎کند. این سازوکارها در 

گذر زمان، از فلسفه تا روان‎شناسی شناختی، پیوسته دچار بازتعریف و گسترش شده‎اند و به ما کمک 

کرده‎اند تا فرآیندهای ذهنی انسان را بهتر درک کنیم.

در بررسی مقوله‏های شناخت که در دیدگاه‏های مختلف مطرح شد، به عناصر و مؤلفه‏هایی اشاره 



دستگاه شناختاری تکوینی: نگاهی تحولی به روش‎شناسی پژوهش.......................................................................149

شد که ذهن شناسنده براساس آنها شناخت حاصل‏ می‏کند. بنابراین، پرسشی که مطرح‏ می‏شود آن است 

آیا نیاز به یک بازتعریف و گسترش مقوله‏های شناخت در فلسفه اسلامی به‎صورت عام و حکمت  که 

متعالیه صدرایی به‎صورت خاص وجود ندارد تا بتوان پیوندی بین مبانی فلسفی انسان‏شناسی اسلامی 

و پی‏ریزی علوم شناختی متناسب با این پیش‏فرض‏ها ایجاد نمود و براساس‎آن به پیشنهاد روش‏شناسی 

پژوهش مبتنی بر این مفروض‏ها پرداخت؟ بدین‎منظور پرداختن به ذهن و کارکرد آن در حکمت متعالیه 

صدرائی یک ضرورت است. 

از نظر صدرا  از ذهن معتقدند که  تعاریف ملاصدرا  شریعتی و شاهرودی )1392( در جمع‏بندی 

این استعداد، مدرج و ذومراتب است.  توانایی نفس در کسب علوم.  از استعداد و  ذهن، عبارت است 

وقتی استعداد حصول علم در مورد خاصی به فعلیت رسید، استعدادی جدید بر پایه فعلیت‏های قبلی 

حاصل‏ می‏شود و با طی مدارج و مراتب متفاوت، شدت استعداد افزوده‏ می‏شود و درجه بالاتری از دارایی 

را واجد‏ می‏شود. در این بیان، ذهن، ربط و نسبتی با ماده و مغز دارد. ذهن، نفس نیست. اما چیزی غیر 

از آن هم نیست. ذهن، همان نفس است از آن جهت که علم و ادراک پیدا‏ می‏کند. وقتی به نفس از این 

بیان، مؤید نظر ملاصدا در  این  از شئون نفس است.  جهت نگاه شود، ذهن تعریف شده است. ذهن 

یگانه‏انگاری است. 

حسنی و موسوی )1397، ص220( نیز در تبیین این مسئله بر آن هستند که نظریه ملاصدرا وجوه 

مشابهت و افتراقی با دوگانه‏انگاری و نوخاسته‏گرایی دارد؛ به‎گونه‏ای‎که می‏تواند هم جمع و هم دفع آن 

به  قائل  پیدایش،  اولین مرتبه  این محققین نظریه ملاصدرا در مورد نفس در  از دیدگاه  باشد.  دو نظریه 

نوخاستگی جوهری است. بدین معنا که نفس در این مرحله از مزاج پدید‏ می‏آید و به بدن وابسته است. 

اما در مراحل دیگر، وابستگی به سطح پایه یا همان بدن را از دست می‏دهد و مستقل می‏شود. در این 

مرحله تنها با سطح پایه )بدن( ارتباط برقرار می‏کند. در اینجاست که نفس یک هویت نوخاسته است. 

از منظر حسنی و موسوی )همان، ص221( گرچه هر دو نظریه نوخاستگی و جسمانیة‏الحدوث و 

بودن،  نوخاسته  لیکن  دیدگاه مکانیستی است،  و  دوانگانه‏انگاری  میانه‏نگری  بودن نفس،  روحانیةالبقاء 

نظریه‏ای ثابت و نظریه ملاصدرا، فرآیندی و پویاست. بدین صورت که در عین حفظ مراتب قبلی، مراتب 

تازه‏ای از وجود به نفس افزوده می‏شود. حسنی و موسوی )همان، ص235( معتقدند در تصویری که 



.روش‏شناسی علوم انسانی- دوره 31)125(- زمستان 1404  ................................................................................150

ملاصدرا از نحوه ارتباط نفس و بدن ترسیم می‏کند، مسیر ارتباط عقل با مشاهدات و تجربه قطع نمی‏شود 

و نفس و بدن هویت واحدی دارند. بنابراین، از دیدگاه ملاصدرا نفس در جهان فیزیکی حضور دارد و 

در همین دنیای فیزیکی حادث می‏شود و همین وجود جسمانی است که رشد کرده است. نفس، هویتی 

است که هم مراتب جسمانی و هم مراتب مجرد را داراست. به همین جهت، شناسایی نفس می‏تواند راه 

عبور از فلسفه به دانش و علوم انسانی را به ارمغان آورد )همان(. بدین جهت است که اگر ذهن به‏واقع، 

استعداد نفس بر اکتساب علومی دانسته شود که برای نفس حاصل نیستند، شناسایی مقوله‏هایی که ذهن 

به‏واسطه آن، اکتساب دانش و درنهایت شناخت می‏کند -در رویکرد یگانه‏نگری صدرایی که ذهن و ماده 

)مغز( را دوآلیستی نمی‏بیند- می‏تواند پیوندی بین علوم شناختی وعلوم نفسانی برقرار نماید و از طریق 

شناسایی مقوله‏های شناخت، نقش فاعل شناسنده را در آنچه می‏تواند بشناسد، مورد بررسی و مطالعه 

قرار داده، راهی را به‏سوی تدوین روش‏شناسی پژوهش بگشاید که متناسب با قابلیت‏های شناختی فاعل 

شناسا باشد. 

متعالیه  پیش‏فرض‏های حکمت  بر  مبتنی  دارد  تکوینی کوشش  فرانظریه  آنچه گفته شد،  به  توجه  با 

صدرایی و مقوله‏های شناخت که در کلام فلاسفه متقدم تا به امروز به شکل‏های متنوع متجلی شده است 

و نمودهای آن در علوم شناختی جدید نیز جاری شده است، رهیافتی به‎سوی گسترش و بازتعریف برخی 

از مقوله‏های شناخت بگشاید. این رویکرد بر این باور است که روش پژوهشی سودمند و ترجیحی روشی 

خواهد بود که متناسب و مطابق با الگویی باشد که انسان دانش را در ذهن سازمان‎دهی‏ می‏کند. به‎عبارتی 

اگر ذهن فاعل‏های شناسنده در جمع‏آوری اطلاعات و سازماندهی به آنها و در نتیجه کسب دانش از 

روش‏های خاص استفاده‏ می‏کند، چه این روش‏ها آمایه‏های سرشتی داشته باشد و چه به‎وسیله تجربه 

کسب شده و به صورت سازمان یا ساختار ذهنی در آمده باشند، روش پژوهش مرجح نیز لازم است 

با توجه به این ویژگی‏ها تدوین شود تا هر چه بیشتر با قابلیت‏های ذهنی انسان مطابقت داشته و بتواند 

تصویر گویاتری از واقعیت ارائه دهد. پرسش این است که آیا فرانظریه تکوینی، اصول موضوعه‏ای راجع 

به انسان و ذهن او و چگونگی سازمان‎بندی و فرآورش دانش در ذهن او دارد؟ اگر چنین است، ساختار و 

فعالیت دستگاه شناختاری فرانظریه تکوینی چگونه است؟ و این دستگاه شناختاری چه نوع روش‏شناسی 

در پژوهش را پیشنهاد‏ می‏دهد تا راهنمای پژوهشگران برای شناخت رویدادها و واقعیت‏ها )هستان‏ها( 



دستگاه شناختاری تکوینی: نگاهی تحولی به روش‎شناسی پژوهش.......................................................................151

باشد. بنابراین، هدف این نوشتار معرفی مبانی شکل‏گیری دستگاه شناختاری تکوینی و توصیف اصول 

موضوعه‏ای است که این دستگاه متناسب با آن عمل‏ می‏نماید.

3. روش پژوهش
روش این پژوهش تجریدی تکوینی،1 از نوع هستارانگاری توصیفی-استنتاجی است. تکوین به معنای 

شکل‏گیری، تشکیل شدن و آشکار شدن است. روش تکوینی،2 رویکردی چند روشی3 است که در آن 

پژوهشگر با توصیف )= شناسایی مؤلفه‏ها، طبقه‏بندی و تعریف آن مؤلفه‎ها( و همچنین تبیین4 )توضیح 

و وضوح بخشی به روابط و نسبت بین مؤلفه‏ها( به شکل‏دهی و شناخت تکوینی از موضوع مورد مطالعه 

نائل‏ می‏شود. روش تجریدی تکوینی به روشی تجریدی اشاره دارد که در آن فرآیند شکل‏دهی یا ساختن 

ترکیب   
ً
صرفا روش  این  می‏شود.  انجام‏  تجرید  از  استفاده  با  ذهنی  چهارچوب  یا  ساختار  مفهوم،  یک 

جزئیات نیست، بلکه تجرید به صورت فعال و خلاقانه‏ای انجام‏ می‏شود تا چیزی جدید ساخته شود. 

ایده‎پردازی‏  و  تجرید  پرورانده،  را  ذهنی  انگاره‏ای  محقق  توصیفی-استنتاجی،  هستارانگاری  روش  در 

می‏کند و با تشریح چگونگی شکل‏گیری تکوینی آن، امکان آن را با اجتماع خردورزان به بحث‏ می‏گذارد. 

روش‏شناسی تکوینی، تجرید ذهنی را به‎عنوان یکی از منابع علم‏ می‏پذیرد. بنابراین، هنگامی که ذهن با 

کاربست داده‏های درونی و بیرونی به‏گونه‏ای روشمند به وجود )هستی( موجودیت )هستار5(‏ می‏دهد، 

علمی تجریدی شکل‏ می‏گیرد که قابل‎تسهیم و مشارکت‏گذاری با دیگران است )خرمائی،1402(. در 

روابط  می‏کند،  توصیف‏  و  شناسایی  را  هستار  یک  پژوهشگر  توصیفی-استنتاجی،  هستارانگاری  روش 

بین اجزا را توضیح‏ می‏دهد و بر مبنای این توصیف استنتاج‏ می‏نماید. در این پژوهش نیز موضوع مورد 

مطالعه، »دستگاه شناختاری تکوینی« است.

1. formative abstraction method
2. formative method
3. Multi method.
4  elucidation
5. entity



.روش‏شناسی علوم انسانی- دوره 31)125(- زمستان 1404  ................................................................................152

3-1. مبانی فلسفی فرانظریه تکوینی
پیدایش، شدن، هستی بخشیدن  ایجاد،  به معنای شکل‏گیری،  همان‎گونه‎که گفته شد، تکوین در لغت 

اسلامی  فلسفه  در  ریشه  تکوینی،  رویکرد  فلسفی  مبانی   .)1377 دهخدا،  )لغتنامه  است  هستایش  و 

به‎صورت عام و حکمت متعالیه صدرایی به‎صورت خاص دارد. این رویکرد سه اصل اساسی اصالت 

وجود، تشکیک وجود و حرکت جوهری فلسفه صدرایی را‏ می‏پذیرد و بر این دیدگاه است که باوجود 

مشاهده پراکندگی هستی که در تصویر نخست گویای کثرت و پیچیدگی است، یک نوع هماهنگی در 

جهان هستی ملاحظه‏ می‏شود که تحقق هدفی را دنبال‏ می‏کند. ازاین‎رو، جهان، هدفمند است و یک نوع 

هوشمندی بر جهان هستی حاکم است و آنچه اصل است جستجوی وحدت و یکپارچگی است. 

به‏عبارتی حرکت جهان به سمت توحید و وحدانیت است. این رویکرد، وجود یا هستی را واقعیت‏ 

می‏داند )اصالت وجود( که دارای سلسله مراتبی است )تشکیک وجود(. بنابراین، اصالت با وجود است 

که طی حرکت )حرکت جوهری( به صورت‏های مختلف نمود‏ می‏یابد. بنابراین، وجود یا هستی، امری 

واحد )وحدت وجود( است که کثرات مختلف‏ می‏یابد )خرمائی،1402(. رویکرد تکوینی، هستی را در 

جریان و سیالان )حرکت جوهری(‏ می‏بیند؛ به‎گونه‏ای‎که محقق با توجه به اصل تشکیک وجود، مراتبی از 

وجود )افق رویداد( را مشاهده‏ می‏کند. بنابراین، وجود )=واقعیت( دارای مراتب مختلف است و هستی 

در مراتب مختلف در حال شدن و تکوین است. 

ازاین‏رو، واقعیت ایستا نیست و در مراتب مختلف جلوه‏ می‏یابد. بنابراین، با شناسایی هر واقعیت، 

نمود دیگری از واقعیت متجلی‏ می‏شود و تلاش انسان برای رسیدن به واقعیت به انتها نمی‏رسد، لیکن 

کشفی در پی کشف دیگر اتفاق خواهد افتاد و انسان مسیر شدن را طی خواهد کرد )خرمائی،1402(. در 

این رویکرد، علم و روشی در علم خوب است که بتواند خطا و صحیح را به انسان نشان دهد )خرمائی، 

1385( و به او کمک نماید خطاها را شناسایی و تصحیح کند و صحیح را ترویج نماید و همچنین با 

افزایش دانایی، محقق را در مسیر تکوین الهی جهت دهد )علم نافع(.

در رویکرد تکوینی، علم به‎عنوان شناخت هستی از طریق توصیف )=شناسایی، تعریف و طبقه‏بندی( 

و تبیین )=توضیح و وضوح‏بخشی به رابطه و نسبت بین عناصر یک هستار( جهت گسترش دانایی انسان 

و هدایت او در مسیر تکوین تعریف‏ می‏شود. بنابراین، هنگامی که محقق، وجود را مقید کرد و به‏عبارتی 



دستگاه شناختاری تکوینی: نگاهی تحولی به روش‎شناسی پژوهش.......................................................................153

آن را تعریف نمود و توصیف کرد، وجود )هستی( تبدیل به موجود )هستار(‏ می‏شود و محقق‏ می‏تواند از 

طریق مطالعه هستار، واقعیت )هستی( را بشناسد. 

ازآنجاکه مفهوم هستار، مفهومی بنیانی در رویکرد تکوینی است، بنابراین، ابتدا این مفهوم تعریف‏ 

می‏شود و سپس مناسبات آن با مفهوم ماهیت مورد توجه قرار‏ می‏گیرد. در تعریف هستار‏ می‏توان گفت 

هستار، وجودی است که موجودیت یافته است. هستار، ساختاری پیوندی برای توصیف و تبیین هستی 

است، به‎عبارتی شبکه‏ای پیوندی بین مجموعه‏ای از عناصر است که به هستی موجودیت‏ می‏دهد. هستار‏ 

یا  و  الگوریتم  یک  ساختار،  یک  پیوندی،  شبکه  یک  به‏صورت  و  شود  کشف  محقق  به‎وسیله  می‏تواند 

طبقه‏بندی، یک شکل و یا هویت ارائه شود )خرمائی، 1402(. 

تشابه دو مفهوم هستار و ماهیت، بیشتر از آن جهت است که هر دو به نحوی با موضوع »وجود« 

به‎دنبال شناخت هستی و موجودیت هستند. هر دو تلاش می‎کنند  و »موجود« سروکار دارند و هر دو 

از طریق چگونگی  و چه  )ماهیت(  از طریق چیستی  کنند، چه  را مشخص  بنیادین چیزی  ویژگی‎های 

از مؤلفه‎ها دیده می‎شود؛  یا ترکیب  ارتباط مؤلفه‎ها )هستار(. در هر دو تعریف نوعی ساختار  و  وجود 

و  به چیستی  بیشتر  ماهیت  لیکن  مؤلفه‎ها.  از  به‎صورت شبکه‎ای  و هستار  ذاتی  به‎صورت کلی  ماهیت 

ذات چیزی اشاره دارد؛ پاسخ به سؤال »این چیست؟« و نشان‎دهنده ویژگی‎های ذاتی و کلی آن است 

و  روابط  مجموعه  یا  چیز  آن  یافتن  وجود  چگونگی  به  هستار  اما  ص78(.   ،1395 دینانی،  )ابراهیمی 

ساختارهایی اشاره دارد که باعث تحقق و پیدایش وجود آن می‎شود؛ یعنی ماهیت می‎گوید »چیست« و 

هستار می‎گوید »چگونه وجود دارد« یا چگونه ظهور می‎یابد. ماهیت ذاتی و کلی است؛ اما هستار بیشتر 

به سطح وجود و ارتباطات جزء به جزء و تحقق عینی موجودیت توجه دارد. بنابراین مفهوم هستار امکان 

امتداد مفروض‏های فلسفی در روش‏شناسی تجربی را نیز فراهم‏ می‏کند و به‎ویژه در ارتباط با داده‏های 

مشاهده‏پذیر، امکان ایجاد شاخص‏هایی را برای توصیف و تبیین هستان )موجود( مورد مطالعه را فراهم‏ 

می‏آورد که در روش‏شناسی پژوهش از جایگاه و اهمیت ویژه‏ای برخوردار است.

 3-2. فرانظریه تکوینی
فرانظریه یک نظریه درباره بررسی، تحلیل و توصیف خود نظریه است. برخی فرانظریه را به‏عنوان فلسفه 



.روش‏شناسی علوم انسانی- دوره 31)125(- زمستان 1404  ................................................................................154

مورد  پدیده‏های  اینکه چگونه  با  پیوند  در  عقاید  از  اساسی  یعنی مجموعه‏ای  آورده‏اند؛  به شمار  نظریه 

علاقه در یک حوزه خاص باید مورد تفکر و مشاهده قرار گیرد و درباره آنها پژوهش به عمل آید )واگنر 

و برگر، 1985، به نقل از بیتس، 2005(. مفهوم فرانظریه به میزان زیادی با اصطلاح پارادایم همپوشانی 

دارد؛ لیکن پارادایم معنای گسترده‏تری نسبت به فرانظریه دارد. فرانظریه، هسته اصلی هر پارادایم و معرف 

رویکرد  در  مبنایی  نظریه  تکوینی2  فرانظریه   .)2005 )بیتس،1  است  آن  معانی  از  بسیاری  در  پارادایم 

تکوینی است. این فرانظریه دارای هستی‏شناسی، معرفت‏شناسی و روش‏شناسی مختص به خود است. 

فرانظریه تکوینی در عین فرض وجود هستی واحد، تشکیک در وجود را‏ می‏پذیرد و بر این دیدگاه است که 

هستی دارای مراتب است و هر مرتبه به‎لحاظ نوع داده‏ها منحصربه‎فرد است. هر مرتبه داده‏ها و قواعدی 

می‏شود  ربوبیت‏  پروردگار  به‎وسیله  و  است  هدفمند  هستی،  هست.  نیز  کثیر  وحدت،  عین  در  و  دارد 

)نگاره. 1(. 

در فرانظریه تکوینی تمام اجزای جهان هستی در شبکه‏ای پیوندی متبادل قرار دارند و شبکه وجودی 

منظرهای  از  شبکه  این  و  می‏نماید  ایجاد‏  را  وجودی  شبکه  همبندی  تصور  امکان  که  می‏کند  ایجاد‏  را 

مختلف قابل‎مشاهده است. پژوهش در روش‏شناسی تکوینی نیز مبتنی بر فرض شبکه وجودی است. 

روش‏شناسی  این  است.  هستی  یا  وجودی  شبکه  مطالعه  برای  روشی  تکوینی،  روش‏شناسی  به‎عبارتی 

براساس فرانظریه تکوینی هدایت‏ می‏شود. بنابراین، رویکرد تکوینی، داده‎بنیاد است و نظریه به محقق‏ 

می‏گوید کجا به‎دنبال چه چیزی بگردد و آن را چگونه شناسایی، تبیین و تفسیر نماید )خرمائی،1402(. 

این رویکرد به‎دنبال شناسایی »کل متغیر« است و این کل متغیر در مراتب مختلف نمودهای متفاوت‏ 

واحد  تکوینی،  رویکرد  در  نمودهاست.  این  به  بخشی  و وضوح  در شناسایی  که سعی محقق  می‏یابد 

تحلیل در سطح روش‏شناسی هستار‏ها هستند و همان‎گونه‎که گفته شد، هستار به چیزی گفته‏ می‏شود 

توضیح‏  را  وجود شیء  که  باشند  واقعی  یا  انتزاعی  می‏تواند  موجودیت‏ها‏  این  دارد، حال  موجودیت  که 

می‏دهد. هستارها بلوک‏های ساختمانی اصلی در ساختار آنتولوژی محسوب‏ می‏شوند. چهار جزء اصلی 

یک آنتولوژی عبارت از مفاهیم، روابط، عناصر و اصل و قاعده‏ها هستند. مفاهیم مجموعه یا طبقه‏ای از 

1. Bates
2. Formative meta theory



دستگاه شناختاری تکوینی: نگاهی تحولی به روش‎شناسی پژوهش.......................................................................155

موجودیت‏ها یا چیزهایی است که درون یک حوزه وجود دارد. روابط به تبادلات بین مفاهیم )پیوند( و یا 

معین کردن ویژگی‏های یک مفهوم )طبقه‏بندی(‏ می‏پردازد. عناصر )نشانگرها( چیزهایی هستند که توسط 

یک مفهوم معرفی‏ می‏شوند و اصل و قاعده‏ها برای مقید کردن مقادیر برای طبقه‏ها یا اعضاء مورد استفاده 

قرار می‏گیرند. فرانظریه تکوینی به محقق‏ می‏گوید، این هستارها را در کجا جستجو کند و چگونه آنها را 

تعریف، توصیف و طبقه‏بندی نماید. این هستارها‏ می‏توانند سلسله‎مراتب داشته باشند و شناسایی آنها از 

ساده به پیچیده باشد. یعنی محقق در یک افق رویداد نشانگرهای یک هستار و روابط بین این نشانگرها 

را شناسایی‏ می‏کند و هستار را با استفاده از توصیف، تعریف و توضیح، وضوح‏بخشی‏ می‏نماید و چون 

مراتب مختلف وجود پیوندی اتحادی )وحدت وجود( و نه انضمامی دارند، هستارها نیز‏ می‏توانند ملحق 

را ممکن‏  واقع  امر  بیشتر  نمایند که قدرت شناسایی  ایجاد  را  پیچیده‏تری  و هستارهای  انضمامی شوند 

می‏کند. بنابراین، روش‏شناسی تکوینی در عین این که روشی کل‏گرا و یکپارچه1 است، خرد گرا2 هم بوده 

و به اجزای یک کل و ارتباطات بین آنها توجه دارد )خرمائی، 1402(.

نگاره 1. سلسله‎مراتب هستی در فرانظریه تکوینی

در فرانظریه تکوینی، انسان موجودی کرانمند است و کرانه‏های هستی )مراتب وجود( و آنچه انسان 

را احاطه کرده است، مشمول افق‏هایی است )نگاره 1(. ازسوی‎دیگر، مراتب وجودی انسان نیز مشکک 

1. molar
2. molecular



.روش‏شناسی علوم انسانی- دوره 31)125(- زمستان 1404  ................................................................................156

با هم  متبادل  پیوندی  اجزای جهان هستی  تمامی  انضمامی  و  اتحادی  ترکیب  )نگاره2(. در یک  است 

دارند که از آن تحت عنوان فضای هستی نام برده‏ می‏شود. اجزای جهان هستی در شبکه وجودی براساس 

قواعدی روابط و مناسبات دارند که این مناسبات با کوشش محقق قابل‎شناسایی است. 

نگاره 2. سلسله‎مراتب وجودی انسان در فرانظریه تکوینی

در رویکرد تکوینی، فرانظریه تکوینی هدایت‏گر محقق در پژوهش است. در این رویکرد کل متغیر 

شناسایی می‏شود، ازاین‎رو، جهان و انسان در حال شدن ، تغییر و تکوین است )حرکت جوهری( و این 

کل در مراتب مختلف جلوه‏ها و نمودهای متفاوت‏ می‏یابد که سعی محقق شناسایی و وضوح‎بخشی به 

این نمودهاست)خرمائی،1402(. مطالعه کنونی سعی دارد با توجه به مبانی رویکرد تکوینی به چیستی 

یا هستارشناسی »دستگاه شناختاری تکوینی« بپردازد و با توصیف چگونگی ایجاد و ساختار این دستگاه 

که از آن با عنوان »دستگاه مختصات کروی تکوینی« یاد‏ می‏شود، به کاربرد این دستگاه شناختاری در 

روش‏شناسی پژوهش در حوزه علوم انسانی و اجتماعی در بستر اندیشه‏های اسلامی اشاره نماید.

3-3. دستگاه مختصات کروی تکوینی
همان‎گونه‎که در بحث‏های پیشین اشاره شد، دستگاه شناختاری تکوینی افزون‎براینکه به‎لحاظ نظری سعی 

دارد اصول حکمت متعالیه صدرایی را در درون خود لحاظ کند، به‎دنبال دستیابی به رویکردی کل‏گرایانه نیز 

هست تا با پذیرش مقوله‏های مفروض در شناخت انسان که از گذشته در منطق ارسطوئی بیان شده است 

و امروزه نیز اعتبار خود را در نزد حکمای اسلامی همچنان حفظ نموده است تا منطق فازی و سیستمی 



دستگاه شناختاری تکوینی: نگاهی تحولی به روش‎شناسی پژوهش.......................................................................157

و اشکال پیشرو آن مانند تحلیل شبکه که نحوه شناخت انسان را توضیح‏ می‏دهند و همچنین، مقوله‏های 

به یک  آنها وجود دارد،  تأیید  انسان که در پژوهش‏های روان‏شناسی شناختی شواهد مهمی در  شناخت 

چهارچوب کل‏نگرانه دست یابد )اصل وحدت در کثرت( تا به‎لحاظ روش‏شناختی امکان شناخت بهتری از 

واقعیت را فراهم آورد با این پیش‏فرض که روش پژوهش مرجح باید با آنچه انسان‏ می‏تواند بشناسد، انطباق 

و هماهنگی داشته باشد. اما دستگاه مختصات کروی تکوینی چیست و چگونه شکل‏ می‏گیرد؟ 

آن وارد، طبقه‏بندی، توصیف، تحلیل و سپس  از دستگاه، سامانه‏ای است که اطلاعات در  منظور 

تبیین‏ می‏شود. مختصات هم به ویژگی‏ها، خصیصه‏ها، مشخصه‏ها، مؤلفه‏ها و صفات ممیزه یک رویداد 

یا موضوع مورد مطالعه اشاره دارد که به این سامانه وارد‏ می‏شود. فضای توپولوژیک یا مختصات نگار، 

و جلوه‏نگاری‏  زمان‏نمایی  مکان‏نمایی،  را  مطالعه  مورد  رویداد  یا  ویژگی‏های موضوع  که  است  فضایی 

می‏نماید. منظور از کروی، فضایی گوی‏واره و کروی شکل است که نمایان‏گر کل، تمامیت و یکپارچگی 

دستگاه  به‎عبارتی  است.  هستایش  و  شدن  پیدایش،  ایجاد،  شکل‏گیری،  معنای  به  هم  تکوین  است. 

این دستگاه یک  تحلیل می‏کند.  و  مطالعه  را  در حال شدن  و  پویا  تکوینی، یک کل  مختصات کروی 

مختصات  و  ویژگی‏ها  تمام  می‏تواند  دستگاه‏  این  که  است  این  بر  فرض  و  است  شناختاری  دستگاه 

رویدادهای مورد مشاهده را در فضایی توپولوژیک )مختصات نگار( بازنمایی نماید و در یک مطالعه 

آنتولوژیک مؤلفه‏های هستاری یعنی مفاهیم، مؤلفه‏ها، روابط بین مؤلفه‏ها و قواعد حاکم بر این روابط را 

شناسایی کند و پایگاه دانش یا دانایی را برای محقق فراهم آورد.

دستگاه مختصات کروی تکوینی را‏ می‏توان در دو سطح ساختار و محتوی تشریح نمود. ساختار به 

معماری و ساختمان دستگاه مختصات کروی تکوینی اشاره دارد و محتوا به چیستی و تعریف عناصر، 

این  توپولوژیک  بین مؤلفه‏ها و چگونگی مکان‏مندی و طبقه‏بندی مؤلفه‏ها در فضای  مؤلفه‏ها و روابط 

دستگاه‏ می‏پردازد. در مطالعه کنونی در سطح ساختار، سه سطح تبیینی بحث ‏ می‏شود: اول، شناخت 

ساختاردستگاه شناختاری تکوینی )دستگاه مختصات کروی تکوینی چیست؟ و چه کارکردی دارد؟( 

و  می‏کند  کار‏  تکوینی  شناختاری  دستگاه  با  توانمندی‏هایی  چه  با  کسی  )چه  شناسنده  فاعل  دوم، 

بشناسد؟( و سوم، شناخت شناخت )چه چیزی و چگونه در  را می‏تواند  او‏ چه چیزی  به‎عبارت‎دیگر، 

دستگاه شناختاری تکوینی شناخته‏ می‏شود؟(. 



.روش‏شناسی علوم انسانی- دوره 31)125(- زمستان 1404  ................................................................................158

سطح محتوا نیز ناظر بر نوع اطلاعاتی است که به دستگاه شناختاری تکوینی وارد‏ می‏شود. دستگاه 

مختصات کروی تکوینی محور روش‏شناسی در پژوهش‏های تکوینی است. این دستگاه متکی به داده 

و شواهد مشاهده‏پذیر است؛ البته در اینجا منظور از مشاهده‏پذیری، عینیت در رویکرد اثباتی نیست؛ 

بلکه داده‏ها در مراتب مختلف وجود متفاوت هستند )نگاره 1 و 2( و به همان‎گونه نیز مشاهده  می‏شوند. 

)آفاق(  کرانه‏ها  دربرگیرنده  هستی  فضای  مفهوم  شد،  مطرح  تکوینی  فرانظریه  مبحث  در  همان‏گونه‎که 

با یکدیگر  از این کرانه‏ها و کالبدها  و کالبدها )انفس( است )تشکیک وجود( که نوع داده در هر یک 

متفاوت است، لیکن قائل بودن به وحدت وجود، امکان ایجاد رابطه بین داده‏ها را در تمام مراتب وجود 

)کرانه‏ها و کالبدها( فراهم‏ می‏آورد. 

این  از  برخی  فراهم‏ می‏آورد که  را  از اطلاعات  کالبدها حجم عظیمی  و  بنابراین، مشاهده کرانه‏ها 

اطلاعات در افق رویداد )شناخت فاعل شناسا( در سنخیتی همگاه با یکدیگر در پیوند قرار‏ می‏گیرند 

و هستارها را در فضای رویداد )ذهن فاعل شناسا( ایجاد‏ می‏نمایند. هستارها ابزارهای تبیین و شناخت 

رویدادها هستند. فرانظریه تکوینی برای ایجاد شفافیت و وضوح‏بخشی به داده‏ها و تحلیل آنها فضایی 

داده‏های  می‏دهد  امکان‏  محقق  به  که  است  داده  پیشنهاد  را  گوی‏واره‏ای  مختصات‏نگار  یا  توپولوژیک 

سلسله‎مراتبی را به‎منظور توصیف، طبقه‏بندی و تعریف آنها و همچنین، تحلیل و توضیح روابط بین داده‏ها 

در دستگاه مختصات کروی تکوینی وارد کرده و متناسب با منطق تکوینی و با توجه به مختصات این 

داده‏ها را تحلیل و از آنها نتیجه‏گیری نماید. منطق تکوینی با پذیرش اصل هستی در حال شدن و تکوین 

)حرکت جوهری( بر این باور است که شناسایی واقعیت نیز فرآیندی تکوینی دارد و محقق با شفاف‏سازی 

و وضوح‏بخشی به واقعیت با توجه به مستندات و جمع‏آوری شواهد که فرآیندی تدریجی و تکوینی دارد 

به شناخت واقعیت نائل‏ می‏آید. 

منطق تکوینی از تفکر خردمندانه تبعیت‏ می‏کند که تفکری انعطاف‏پذیر و غنی است و امکان مشاهده 

مدبرانه و پژوهش با سوگیری اندک را فراهم‏ می‏آورد. منطق تکوینی در شمول خودش منطق ارسطویی 

)هنگامی که از طبقه‏بندی صحبت‏ می‏کند(، منطق فازی )هنگامی که از عدم قطعیت صحبت‏ می‏کند(، 

افزون‎برآن  و  دارد  را  می‏کند(  اجزاء صحبت‏  بین  روابط  و  نظام  و  نظم  از  که  )هنگامی  منطق سیستمی 

دینامیک شدن و جهت شدن )تکوین( را مورد توجه قرار داده است )هنگامی که از تغییر و حرکت و زمان 



دستگاه شناختاری تکوینی: نگاهی تحولی به روش‎شناسی پژوهش.......................................................................159

و شدن صحبت‏ می‏کند(. همچنین، به جهتمندی و هدفمندی نیز توجه کرده است. فضای توپولوژیک 

دستگاه مختصات تکوینی در نگاره 3 مشاهده می‏شود.

نگاره 3. دستگاه مختصات کروی تکوینی

فضای هستی  برای ساخت  تکوینی  فرانظریه  مفروضات  پایه  بر  تکوینی  کروی  دستگاه مختصات 

یا فضای توپولوژیک که بتواند نگارگر و ترسیم کننده واقعیت باشد، از فضای گوی‏واره‏ای و کروی بهره‏ 

می‏گیرد. دایره و کره بهترین شکلی است که آغاز و پایانی ندارد و تمامیت و یکپارچگی را نشان‏ می‏دهد. 

در سطح ساختار و معماری دستگاه مختصات کروی تکوینی، اصل علیت )مقوله مهم شناخت فاعل 

شناسنده( مبنای ایجاد این دستگاه است. در این دستگاه شناختاری آنچه موجود‏ می‏شود )برپایه اصالت 

وجود( درنتیجۀ همگاهی بین علل چهارگانه )علت‏های مادی، فاعلی، صوری و غائی( است و تا تمامی 

علل تام و همگاه نشود )علل معده( چیزی موجود نخواهد شد )به عبارتی نشانگری رؤیت نخواهد شد(. 

رؤیت هر نشانگر )موجود( دال بر همگاهی علل چهار گانه است. پس معلول مستقل از علت نیست 

)اصل حکمت متعالیه(، بلکه چیزی که مشاهده‏ می‏شود، نمودی از بود یا تجلی از علت است. به‏واقع 

آنچه مشاهده‏ می‏شود از همگاهی علل چهارگانه در یک ترکیب اتحادی )مساوقت( موجودیت‏ می‏یابد. 

به چهار پرسش  باید  تکوینی محقق  برای تشکیل فضای کروی دستگاه مختصات کروی  میان  این  در 

محوری پاسخ دهد: اولT چه چیز )قابلیت‏های انفسی و آفاقی( مشاهده‏ می‏شود؟ دومT آنچه مشاهده‏ 

 Tیا فاعلیت‏ می‏رسد؟ و چهارم به فعل  قابلیت  این  می‏شود چه فعالیت و حرکتی دارد؟ سومT چگونه 



.روش‏شناسی علوم انسانی- دوره 31)125(- زمستان 1404  ................................................................................160

این حرکت چه سمت و سویی دارد؟ پاسخ به این پرسش‏ها مستلزم توجه به چهار علیت مادی، فاعلی، 

صوری و غائی است که فضای توپولوژیک دستگاه مختصات کروی تکوینی بر پایه آنها شکل می‏گیرد. 

برای ساخت فضای توپولوژیک کروی )گوی‏وارگی( سه محور قابل‎فرض است: محور اول، محور 

افقی که همان قابلیت جنس یا جوهر است که علت مادی هر رویدادی است؛ محور دوم، محور عمودی 

که فعالیت و حرکت قوه است )حرکت جوهری(؛ قابلیتی که به عاملیت درمی‏آید )علت فاعلی(؛ محور 

یا  و  خرد  همان  که  صوری(  )علت  است  حرکت  به  قوه  یا  عاملیت  به  قابلیت  تبدیل  چگونگی  سوم، 

شعورمندی است. لازم به توضیح است که جوهر‏ می‏تواند وصل و فصل )وحدت /کثرت( داشته باشد و 

عاملیت یا فعالیت هم‏ می‏تواند متوجه درون یا بیرون باشد و چگونگی نیز‏ می‏تواند صحیح و خطا داشته 

باشد. این سه علیت در مساوقت با یکدیگر ترکیبی اتحادی‏ می‏سازند که در سمت و سوی جهت و هدف 

غائی )علت غائی( در حرکت است. 

دستگاه مختصات کروی تکوینی افزون‎براین علل، بُعد چهارم یعنی زمان )از مقولات شناختی انسان( 

که حاصل حرکت است را در محاسبات خود لحاظ‏ می‏نماید. این فضای توپولوژیک، فضایی تشکیکی 

است و تمام رویدادهای مشاهده‏پذیر قابل‎جانمایی مکانی و زمانی در این فضای توپولوژیک هستند. 

در یک مطالعه آنتولوژیک، نشانگرهای هستی )موجودیت‎ها(، شناسایی، توصیف، طبقه‏بندی و تعریف‏ 

می‏شود و در ربطی منطقی با یکدیگر پیوند‏ می‏یابند و ترکیبی انضمامی ایجاد‏ می‏کنند. ترکیب انضمامی 

این نشانگرها هستارها را شکل‏ می‏دهند که این هستارها در کاوشی تکوینی به‎وسیله محقق )ذهن فاعل 

شناسنده( شناسایی و براساس فرانظریه تکوینی تبیین و تفسیر‏ می‎شوند و وضوح‏بخشی و شفافیت داده‏ 

می‏شوند. ازآنجایی‎که هر نشانگر شناسایی‏شده، ترکیبی اتحادی از علل مادی، فاعلی، صوری و غائی به 

علاوه زمان است، پس هر نشانگر، مشمول علت‏های چهارگانه است که این علیت‏ها در ربط )از مقولات 

شناخت( نشانگرها با یکدیگر جاری‏ می‏شود و از آن تحت عنوان علیت جاریه یا علیت متبادل نام برده‏ 

با ربط نشانگرها در هستار  به‏عبارتی علیت در ربط نیست؛ بلکه علیت در نشانگرهاست که  می‏شود. 

جاری‏ می‏شود. مفهوم علیت جاریه در دستگاه مختصات کروی تکوینی، روش‏شناسی تکوینی را از دیگر 

روش‏های پژوهش متمایز‏ می‏کند و این روش‏شناسی را دینامیک و پویا‏ می‏کند.

بر  مبتنی  که  می‏کند  برآورد‏  را  مختصاتی  تکوینی  کروی  مختصات  دستگاه  شد،  گفته  آنچه  بنابر 



دستگاه شناختاری تکوینی: نگاهی تحولی به روش‎شناسی پژوهش.......................................................................161

این مختصات را‏ می‏توان در دو  پیش‏فرض‏های معماری و ساخت دستگاه شناختاری تکوینی هستند. 

سطح ترکیب اتحادی و ترکیب انضمامی مورد توجه قرار داد. در سطح ترکیب اتحادی از مساوقت علل 

شناخت  )مقوله‏های  فضا  این  مختصات  می‏شود.  ایجاد‏  گوی‏واره‏ای  و  توپولوژیک  فضایی  چهارگانه 

انسان( عبارت از جنس )جوهر( و ویژگی‏های آن شامل نوع )کیفیت - کمیت(، مکان )درون ـ بیرون 

، وصل ـ فصل، خطا ـ صحیح(، زمان )گذشته، حال و آینده(، جهت )طول، عرض و ارتفاع( و غایت 

)هدف( است. در سطح ترکیب انضمامی نیز از هستارها و مختصات آنها صحبت‏ می‏شود. 

مؤلفه‏های  و  عناصر  دوم،  است؛  مفهوم هستار  و  معنا  اول،  است:  مؤلفه  دارای چهار  هر هستاری 

هستار هستند که به آن نشانگر گفته‏ می‏شود؛ سوم، مناسبات نشانگرها که نسبت‏ها و روابط بین نشانگرها 

را توضیح‏ می‏دهد و چهارم، قواعدی است که بر روابط و مناسبات نشانگرها جاری است. با توجه به 

این موارد‏ می‏توان مختصات دستگاه شناختاری تکوینی در سطح انضمامی را در هر یک از مؤلفه‏های 

که  نشانگرهایی  است،  »کل«  مختصات  بر  ناظر  که  مفهوم  سطح  در  نمود.  بیان  صورت  بدین  هستار 

توصیف‏کننده کل هستار هستند توصیف و تعریف‏ می‏شوند. این نشانگرها در بخش ساختار مکان‏یابی 

شده‏اند. سطح مناسبات و روابط هستاری شامل نسبت و روابط بین نشانگرهاست )مقوله‏های شناخت 

در فاعل شناسنده(. مهم‏ترین این مختصات عبارت‎اند از: 

نسبت کل ـ جزء: به این پرسش‏ می‏پردازد که کل شامل چه اجزایی است؟ و هر یک از این اجزاء  •

چه سهمی در تشکیل کل دارند؟ 

نسبت متن ـ زمینه: به این پرسش اشاره دارد که چه نشانگر و یا نشانگرهایی در هستار اصل است  •

و نشانگرها در چه زمینه‏ای آشکار‏ می‏شوند. 

نسبت بزرگی ـ کوچکی: به این پرسش‏ می‏پردازد که کدام نشانگرها در هستار برجستگی بیشتر و  •

کدام برجستگی کمتری دارد.

نسبت نزدیکی ـ دوری: به این پرسش اشاره دارد که کدام نشانگرها با یکدیگر نزدیک‏تر و کدام‏ها  •

دورتر است؟ به‏عبارتی مجاورت و نزدیکی نشانگرها در هستار چگونه است؟ 

نسبت مرکزی ـ پیرامونی: به این پرسش پاسخ‏ می‏دهد که کدام نشانگر در مرکزیت هستار قرار دارد  •

و کدام نشانگرها در پیرامون هستار هستند. 



.روش‏شناسی علوم انسانی- دوره 31)125(- زمستان 1404  ................................................................................162

نسبت اثرگذاری ـ اثرپذیری: به این پرسش توجه دارد که کدام نشانگرهای هستار بر نشانگرهای  •

دیگر اثرگذاری بیشتری دارد و کدام نشانگرهای هستار تأثیر بیشتری از سایر نشانگرها‏ می‏پذیرند؟ 

نسبت قدرت ـ ضعف: به این پرسش پاسخ‏ می‏دهد که استحکام هستار به چه میزان است؟ •

برانگیخته‏  • زمانی  سرعت  چه  با  هستار  که  می‏دهد  پاسخ‏  پرسش  این  به  ضعف:  ـ  شدت  نسبت 

می‏شود. 

و  • انسجام  و  نشانگرها  که همگاهی  می‏دهد  پاسخ‏  پرسش  این  به  ناهمنمایی:  ـ  همنمایی  نسبت 

سنخیت نشانگرها در هستار چگونه است؟ 

نسبت بینیت ـ نابینیت: ناظر بر این پرسش است که اهمیت ارتباط یک نشانگر و نقش آن در ارتباط  •

بین نشانگرهای مختلف چگونه است؟ 

مؤلفه چهارم هستاری نیز به قواعدی توجه دارد که بر روابط و مناسبات در درون هستار جاری است 

نمونه‏هایی  به‎عنوان  برآورد‏ می‏شود؟  از شاخص‏ها در روش‏شناسی تکوینی  به‎وسیله برخی  قواعد  )این 

از این شاخص‏ها‏ می‏توان به تبادل، توان، منزلت، مقام، عمومیت، قدرت، استحکام، شلیک، راه انداز، 

تلنگر، نزدیکی، بینیت و اثرنمایی )تأثیر مورد انتظار( اشاره کرد(. پرسش دوم در سطح ساختار دستگاه 

شناختاری تکوینی این بود که چه کسی با چه توانمندی‏هایی با دستگاه مختصات کروی تکوینی کار‏ 

می‏کند. به‎عبارتی او با چه توانمندی‏هایی‏ می‏تواند چه چیزی را بشناسد؟ )ویژگی‏های فاعل شناسنده(. 

فرانظریه تکوینی، هوشمندی یا خرد نظری و خرد عملی را در یک ساختار تشکیکی مورد توجه قرار‏ 

می‏دهد و یک تقسیم‏بندی تشکیکی از خرد یا هوشمندی ارائه‏ می‏نماید )جدول 1( که در آن از ترکیب 

انضمامی خرد یا هوشمندهای کالبدی خردمندی خود، زایش‏ می‏یابد که بالاترین کارکرد ذهنی انسانی 

گاهی یا  است. در دستگاه شناختاری تکوینی، خردمندی )مؤلفه مهم فاعل شناسنده( بالاترین مرز خودآ

دانایی انسان است. بنابراین، بنیان پژوهش‏های تکوینی مبتنی بر تفکر خردمندانه هم در سطح خرد نظری 

و هم در سطح خرد عملی )تفکر انضمامی و تفکر انتقادی( است.



دستگاه شناختاری تکوینی: نگاهی تحولی به روش‎شناسی پژوهش.......................................................................163

جدول 1. مختصات فاعل شناسنده در دستگاه شناختاری تکوینی

پرسش سوم در سطح ساختار دستگاه شناختاری تکوینی این بود که چه چیزی و چگونه در دستگاه 

دستگاه  در  شناسنده  فاعل  به‏عنوان  محقق  شناخت(؟  ـ  )شناخت  می‏شود  شناخته‏  تکوینی  شناختاری 

شناختاری تکوینی به‎دنبال حکمت نظری و حکمت عملی است. حکمت نظری ناظر به پرسش »دانستن 

این که...« است، آنچه در حکمت نظری شناخته‏ می‏شود، توصیف‏کننده چیستی هر موضوع، رویداد و 

شیء است. حکمت عملی نیز ناظر به پرسش »دانستن چگونه...« است. به‎عبارتی حکمت عملی شامل 

شناخت فناوری‏ها، تدابیر انسانی و ساخت صناعات است. شناسایی دانش نظری و دانش اجرایی توسط 

خرد نظری )تفکر خردمندانه( و خرد عملی )تفکر انضمامی/انتقادی( انجام‏ می‏شود. بنابراین، خردمندی 



.روش‏شناسی علوم انسانی- دوره 31)125(- زمستان 1404  ................................................................................164

مهم‏ترین مؤلفه خود )فاعل شناسنده( است که شناخت را امکان‏پذیر‏ می‏کند. 

پرسش چهارم نیز مرتبط با سطح محتوی است. به‎عبارتی چه محتوایی در دستگاه شناختاری تکوینی 

وارد‏ می‏شود؟ پژوهش‏های تکوینی داده‎مبناست؛ اما با توجه به اصل تشکیک وجود داده‏ها و اطلاعات 

در هر مرتبه‏ای به‎لحاظ جنس، نوع و ابزارهای مشاهده آنها با مراتب قبلی و مراتب بعدی متفاوت است که 

هم نیازمند کاربست فنون چند روشی است و هم نیازمند به کارگیری ابزارهای متعدد و همچنین سطوح 

 چندروشی هستند.
ً
تحلیل متنوع است؛ ازاین‎رو پژوهش‏های تکوینی معمولا

بحث و نتیجه‏گیری
فرا‎نظریه‎ تکوینی بر این باور است که روش پژوهش کارآمد، روشی است که با چگونگی شناخت انسان 

گردآوری،  را  اطلاعات  چگونه  انسان  ذهن  می‎پرسد:  نظریه  این  به‎دیگرسخن،  باشد.  داشته  همخوانی 

اصول  تکوینی   ‎نظریه‎فرا آیا  که  بود  آن  مطالعه  این  محوری  پرسش  می‎کند؟  پردازش  و  سازمان‎دهی 

موضوعه‎ای درباره‎ انسان، ذهن او و نحوه‎ سازمان‎دهی و پردازش دانش در ذهن دارد؟ و اگر چنین است، 

پیشنهاد  پژوهش  برای  را   ‎شناسی‎نوع روش و چه  تعریف می‎شود  این دستگاه چگونه  کارکرد  و  ساختار 

می‎دهد تا بتواند راهنمای مناسبی برای شناخت رویدادها و واقعیت‎ها باشد؟

در پاسخ به این پرسش‎ها، هدف پژوهش حاضر معرفی دستگاه شناختاری تکوینی و توصیف اصول 

موضوعه‎ای بود که این دستگاه بر مبنای آن عمل می‎کند. همان‎گونه‎که در مبانی نظری این دستگاه بیان 

شد، رهیافت تکوینی مبتنی بر سه اصل اساسی حکمت متعالیه صدرایی، یعنی اصالت وجود، تشکیک 

وجود و حرکت جوهری، شکل گرفته است. براساس این اصول، دستگاهی شناختاری با عنوان »دستگاه 

مختصات کروی تکوینی« پیشنهاد می‎شود که بر مبنای علل اربعه )چهارگانه( شکل می‎گیرد و فضایی 

دستگاه،  این  در  کند.  هدایت  واقعیت  شناخت  مسیر  در  را  پژوهشگر  تا  می‎آورد  فراهم  را  توپولوژیک 

واقعیت ماهیتی تشکیکی دارد و فهم انسان از آن به تناسب تلاش و سعی او در مسیر پژوهش تکوین 

می‎یابد. 

به  با شفاف‎سازی و وضوح‎بخشی  فرآیندی تدریجی و تکوینی است که  درنتیجه، کشف واقعیت، 

و  مستندات  تابع  نیز  واقعیت  انکشاف  تکوینی،  رویکرد  در  بنابراین،  می‎شود.  آشکار  به‎تدریج  شواهد 



دستگاه شناختاری تکوینی: نگاهی تحولی به روش‎شناسی پژوهش.......................................................................165

فاعل شناسایی‎کننده  ازآنجاکه  تدریجی گردآوری می‎شوند.  و  فرآیندی زمان‎مند  در  داده‎هایی است که 

چه  با  کسی،  »چه  که  می‎شود  مطرح  پرسش  این  دارد،  فرآیند  این  در  محوری  نقش  )پژوهشگر( 

ویژگی‎هایی، چه چیزی را می‎شناسد؟«. در این چهارچوب، توانمندی‎های انسان مورد توجه قرار گرفته 

براساس‎این،  می‎شود.  مطرح  واقعیت  شناخت  کانون  به‎عنوان  عملی(  و  نظری  سطح  )در  خردمندی  و 

بنیان روش‎شناسی پژوهش در دستگاه شناختاری تکوینی، »تفکر خردمندانه« معرفی شده است؛ تفکری 

غنی، انعطاف‎پذیر و متعادل که امکان خطا را به حداقل می‎رساند.

و  نیمه‎تجربی  تجریدی،  از  )اعم  پژوهش  متنوع  از روش‎های  انسان خردمند می‎تواند  مبنا،  این  بر 

تجربی( استفاده کند تا تصویری نسبی و قابل‎اعتماد از سطوح مختلف واقعیت ترسیم کند. به‎دیگرسخن، 

این دستگاه شناختاری، خردمحور است و تجربه را در درون خود جای داده است. ساختار علم در این 

دیدگاه نیز، تشکیکی تلقی می‎شود؛ بدین‎معناکه علم عبارت است از شناخت رویدادها از طریق توصیف 

)شناسایی، طبقه‎بندی، تعریف( و تبیین )شفاف‎سازی روابط و مناسبات میان مؤلفه‎ها با دلایل روشن( 

در جهت هدایت انسان در مسیر تکوین. 

با عنوان دستگاه مختصات کروی تکوینی را  این راستا، فرا‎نظریه‎ تکوینی دستگاهی شناختاری  در 

پیشنهاد می‎دهد و فرض را بر آن می‎گذارد که ساختار آن بر اصل علیت و ترکیب اتحادی علل چهارگانه، 

به علاوه عنصر زمان، استوار است. اگرچه این دستگاه، ساختاری انتزاعی دارد، اما فضایی توپولوژیک 

و مختصات‎نگاری فراهم می‎آورد که در آن تمامی داده‎ها و اطلاعات مربوط به مراتب مختلف واقعیت 

تشکیکی، قابلیت مکان‎یابی، زمان‎مندی، مکمل‎نمایی، اثر‎نمایی و سرانجام توصیف و تبیین پیدا می‎کنند.

فهم  امکان  به‎دلیل محدودیت‎های شناختی،  انسان  است.  تحلیل »هستار«  واحد  این دستگاه،  در 

کل هستی )وجود( را ندارد؛ اما می‎تواند »موجود« یا هستار را بشناسد. به‎عبارتی، هنگامی که انسان با 

قیدهایی به هستی می‎نگرد و آن را توصیف و تعبیر می‎کند، هستی به هستار تبدیل می‎شود و از خلال 

مطالعه‎ هستار است که شناخت از هستی حاصل می‎شود. این نگاه، مشاهده‎ پژوهشگر را به سطحی 

از  با عنوان »افق رویداد« شناخته می‎شود؛ سطحی  فرا‎نظریه‎ تکوینی  از بررسی محدود می‎کند که در 

مشاهده که در آن پژوهشگر موضوع، رویداد یا پدیده‎ای خاص را بررسی می‎کند. ممکن است این‏گونه 

تلقی شود که رهیافت تکوینی نیز رویکردی کاهش‎گرایانه دارد؛ اما این‎طور نیست. این رویکرد نگاهی 



.روش‏شناسی علوم انسانی- دوره 31)125(- زمستان 1404  ................................................................................166

کل‎نگر دارد و با استناد به اصل وحدت وجود، تمام هستی را شبکه‎ای یگانه می‎بیند که پژوهشگر در آن 

همچون کاوشگری کنجکاو، در مسیر سلوک قرار دارد و در هر مرحله به کشف جدیدی نائل می‎شود. اما 

آیا این کشف به‎معنای دستیابی به تمام واقعیت است؟ 

 بخشی از واقعیت را 
ً
همان‎طورکه اشاره شد، واقعیت امری تشکیکی و چندلایه است. داده‎ها صرفا

آشکار می‎کنند، و با گردآوری داده‎های بیشتر، ابعاد جدیدی از واقعیت هویدا می‎شود. بنابراین، دستگاه 

واقع«  به  »تقریب  مفهوم  از  واقعیت«،  »کشف  اصطلاح  به‎جای  می‎دهد  ترجیح  تکوینی  شناختاری 

پژوهشگر  و  از هر کشف، کشفی دیگر رخ می‎دهد  این مسیر بی‎پایان شناخت، پس  در  استفاده کند. 

گاه‎تر می‎شود. این دیدگاه تکوینی نه‎تنها کاهش‎گرایانه نیست، بلکه با اتکا بر اصل تشکیک،  خردمندتر و آ

)انفس(  درونی  و  )آفاق(  بیرونی  ابعاد  بین  متقابل  پیوندهای  بررسی  و  وجود  مراتب  در  امکان حرکت 

و هم هستارهای  )میکرو(  به مطالعه هستارهای خرد  پژوهشگر هم  درنتیجه،  فراهم می‎آورد.  را  انسان 

کلان )ماکرو( می‎پردازد؛ اما درنهایت، غایت رهیافت تکوینی، شناخت هستارهای کلان است که نمود 

بیشتری از واقعیت را در خود دارند.

و  روابط  نشانگر )عناصر(،  مؤلفه است: مفهوم،  از چهار  بیان شد، هر هستار مرکب  همان‎گونه‎که 

قاعده‎های حاکم بر آن روابط. این هستارها می‎توانند طبیعی یا مصنوع باشند. هستارهای طبیعی آنهایی 

بیرون انسان وجود دارند و قابل‎شناسایی علمی‎اند. در مقابل،  یا  هستند که به‎صورت طبیعی در درون 

هستارهای مصنوع، ساخته‎ ذهن و توانمندی‎های بالقوه‎ انسان‎اند که در تعامل با عوامل بیرونی و غایات 

 برساخت ذهنی تلقی 
ً
انسانی پدید می‎آیند. باوجوداین، برخلاف دیدگاه‎های تفسیری که واقعیت را صرفا

کید دارد؛ چه به‎سبب ریشه داشتن در استعدادهای  می‎کنند، فرا‎نظریه‎ تکوینی بر واقعی بودن هستارها تأ

سرشتی انسان و چه به‎سبب تأثیر عوامل بیرونی. 

این دیدگاه، نظریه‎ تکوینی را به نظریه‎هایی چون دیدگاه ارسطو، کانت، رید و برخی از رویکردهای 

کید  تأ ذهن  در  سازمان‎دهنده  ساختارهای  وجود  بر  که  می‎کند  نزدیک  گشتالت  نظیر  جدید  شناختی 

دارند. باوجوداین، در دستگاه شناختاری تکوینی، ترکیب اتحادی استعدادهای بالقوه، عاملیت انسانی 

و هوشمندی انسان، در راستای علل چهارگانه به شکل‎گیری پدیده‎ای نو منجر می‎شود که از نظر کیفی 

با مواد اولیه‎ خود متفاوت است. برای توصیف این فرآیند، فرا‎نظریه‎ تکوینی از مفهوم »فرآورش« استفاده 



دستگاه شناختاری تکوینی: نگاهی تحولی به روش‎شناسی پژوهش.......................................................................167

می‎کند؛ فرآورشی که به خلق محصولی نو، متمایز و واقعی منجر می‎شود و باید آن را در سطحی دیگر 

از مراتب تشکیکی واقعیت تحلیل کرد. درنهایت با توجه به آنچه گفته شد، نویسنده این مقاله دستگاه 

شناختاری تکوینی را سامانه‏ای سودمند برای کاربست‏های پژوهشی مبتنی بر حکمت متعالیه صدرایی و 

آخرین یافته‏های پژوهشی در حوزه علوم شناختی‏ می‏داند.



.روش‏شناسی علوم انسانی- دوره 31)125(- زمستان 1404  ................................................................................168

منابع
ابراهیمی دینانی، غلامحســین )1395(. فراز و فرود فکر فلســفی. تهران: مؤسسه پژوهشی حکمت و  -

فلسفه ایران.

ابن‎ســینا. حســین بن عبدالله بن حســن بن علــی )1364(. الشــفاء، کتاب المنطــق، المقولات،  -

تصدیر دکتر ابراهیم مدکور. قم: انتشارات مرعشی نجفی.

اســترنبرگ، رابرت. جی و استرنبرگ ،کارین )1401(. روان شناسی شــناختی، ترجمه دکتر سیدکمال  -

خرازی و دکتر الهه حجازی. تهران: انتشارات سمت.

الســون، متیو.اچ، و رامیرز، جولیو. جی )1400(. مقدمه‏ای بر نظریه‏های یادگیری، ترجمه دکتر علی  -

اکبر سیف. ویرایش دهم، تهران: نشر دوران.

حسنی، سیدحمیدرضا، و موســوی، هادی )1397(. انسان کنش‏شناســی صدرائی: ظرفیت‏شناسی  -

انسان‏شناسی صدرالمتألهین برای علوم انسانی. چاپ اول، قم: پژوهشگاه حوزه و دانشگاه.

خرمائی، فرهاد (1385). علم خوب در علوم انســانی چه نوع علمی اســت؟ پرسشی درست یا غلط.  -

مجموعه مقالات اولین کنگره ملی علوم انســانی. تهران: مرکز همایش‏های صدا و سیمای جمهوری 

اسلامی ایران.

خرمائی، فرهاد (1402). روش‏شناسی تکوینی: نگاهی تحولی به پژوهش در علوم انسانی و اجتماعی  -

اسلامی. فصلنامه تحقیقات بنیادین علوم انسانی. 31، ص94-73.

دهخدا، علی اکبر، معین، محمد، شــهیدی، ســیدجعفر و احمدی گیوی، حســن )1377(. لغتنامه  -

دهخدا تهران: مؤسسه چاپ و انتشارات دانشگاه تهران، روزنه.

سعیدی مهر، محمد )1376(. جایگاه مقولات در منطق ارسطو. مجله کیهان اندیشه، ۷۱ ، ۱۳۹. -

ســیف، علی اکبر )1400(. روانشناسی پرورشی نوین: روانشناسی یادگیری و آموزش. ویرایش هفتم،  -

تهران: نشر دوران.

شــریعتی، فهیمه، و حسینی شــاهرودی، ســیدمرتضی )1392(. ذهن و تأثیرات بی‎واسطه آن از نظر  -

ملاصدرا. دو فصلنامه حکمت صدرایی. 2 )1( ص84-71.

شهابی، محمود )1358(. رهبر خرد. چاپ اول، قم: انتشارت عصمت. -



دستگاه شناختاری تکوینی: نگاهی تحولی به روش‎شناسی پژوهش.......................................................................169

طوسی، محمد بن الحسن )1376(. اســاس الاقتباس، مصحح مدرس رضوی. چاپ پنجم، تهران:  -

انتشارات دانشگاه تهران.

کاپلســتون، فردریک )1375(. تاریخ فلســفه: از ولف تا کانت، ترجمه اسماعیل سعادت و منوچهر  -

بزرگمهر. تهران: سروش.

کانت، ایمانوئل )1787(. ســنجش خرد ناب، ترجمه میرشمس‎الدین امین سلطانی. تهران: انتشارات  -

امیرکبیر.

نصرالهی، حســینعلی، و یزدانی، عباس )1395(. بررسی اصول اولیه فهم عرفی از منظر توماس رید.  -

آینه معرفت، 16 )49(، 157-135. 

هرگنهــان، بی. آر. )1389(. تاریخ روان‎شناســی، ترجمه یحیی ســیدمحمدی. چــاپ اول، تهران:  -

ارسباران.

هره، رام. )1397(. مقدمه‎ای فلسفی بر علوم شناختی، ترجمه حسین شیخ رضائی و مجید داودی بنی.  -

چاپ دوم، تهران: نشر نو.
References
 - Avicenna (Ibn Sina), H. b. A. b. H. b. A. (1985). Al-Shifa: Book of Logic (Catego-

ries). Edited by Ebrahim Madkour. Qom: Marashi Najafi Publications. [In Per-
sian].

 - Bates, M. J. (2008). An Introduction to Metatheories, Theories, and Models. Library 
and Information Science Quarterly, 11(4), 275–297. (Trans. G. Heydari) [In Per-
sian].

 - Bates, M. J. (2005). An introduction to metatheories, and models. In K. E. Fisher, 
S. Erdelez, & L. Mckechnie (Eds.), Theories of Information Behavior (pp. 1–24). 
Medford, NJ: Information Today.

 - Copleston, F. (1996). A History of Philosophy: From Wolff to Kant (Trans. E. 
Sa’adat & M. Bozorgmehr). Tehran: Soroush Publications. Original ISBN: 
9780385420117. [In Persian].

 - Dehkhoda, A. A., Mo’in, M., Shahidi, S. J., & Ahmadi Givi, H. (1998). Dehkhoda 
Dictionary. Tehran: University of Tehran Press. ISBN: 964-03-3172-9. [In Per-
sian].



.روش‏شناسی علوم انسانی- دوره 31)125(- زمستان 1404  ................................................................................170

 - Descartes, R. (1641). Meditations on First Philosophy. Oxford University Press. 
Clarendon. New York, 2008.

 - Ebrahimi Dinani, G. (2016). The Rise and Fall of Philosophical Thought. Tehran: 
Institute for Research in Philosophy and Wisdom of Iran. [In Persian].

 - Harré, R. (2018). Philosophical Introduction to Cognitive Science (Trans. H. 
Sheikh Rezaei & M. Davoodi Beni). Tehran: Nashr-e No. Original ISBN: 
9780631198782[In Persian].

 - Hatfield, G. (2024). René Descartes. In E. N. Zalta & U. Nodelman (Eds.), The 
Stanford Encyclopedia of Philosophy (Summer 2024 Edition). Retrieved from 
https://plato.stanford.edu/archives/sum2024/entries/descartes/

 - Hassani, S. H. R., & Mousavi, H. (2000). Human Actology of Sadra Philosophy: 
The Capacity Assessment of of Anthropology of Sadra for Social Sciences. Qom: 
Research Institute of Hawzeh and University. [In Persian].

 - Hergenhahn, B. R. (2010). An Introduction to the History of Psychology 
(Trans. Y. Seyedmohammadi). Tehran: Arasbaran Publishing. Original ISBN: 
9780495506218 [In Persian].

 - Hume, D. (1777). An Enquiry Concerning Human Understanding. London: A. Mil-
lar. Archived from the original on 10 July 2018. Retrieved 14 March 2015.

 - Iman, M. T., & Kalateh Sadati, A. (2013). Methodology of Human Sciences in the 
View of Muslim Thinkers. Qom: Research Institute of Hawzeh and University. [In 
Persian].

 - Kant, I. (1787/2005). Critique of Pure Reason (Trans. M. Shams al-Din 
A. Soltani). Tehran: Amir Kabir Publishing. Original DOI: https://doi.
org/10.1515/9783110924463 [In Persian].

 - Katz,J.J.(1972).Semantic theory.NewYork.NY:Harper & Row.
 - Khoramaei, F. (2023). Formative Methodology: An Evolutionary Approach to Re-

search in Islamic Human and Social Sciences. Journal of Fundamental Research 
in the Humanities, 31, 73–94. [In Persian].

 - Khoramaei, F. (2011). Psychology in a Theological Paradigm. In Proceedings of the 
International Congress on Psychology and Religion. Tehran: University of Tehran.
[In Persian].



دستگاه شناختاری تکوینی: نگاهی تحولی به روش‎شناسی پژوهش.......................................................................171

 - Khoramaei, F. (2006). What Kind of Science Is “Good Science” in the Humanities? 
In Proceedings of the First National Congress on Humanities (pp. 1–15). Tehran: 
IRIB Conference Center. [In Persian].

 - Nasrollahi, H., & Yazdani, A. (2016). Thomas Reid’s View on the Basic Principles 
of Common-Sense Understanding. Aineh Ma’refat, 16(49), 135–157. [In Persian].

 - Olson, M. H., & Hergenhahn, B. R. (2021). An Introduction to Theories of Learn-
ing (10th ed., Trans. A. A. Seif). Tehran: Doran Publishing. Original ISBN: 
9780367334019. [In Persian].

 - Reid, T. (1764). Inquiry into the Human Mind on the Principles of Common Sense. 
London, 1823. Abbreviated by IHM.

 - Reid, T. (1785a). Essays in the Intellectual Power of Man, Vol. I. Dublin. Abbrevi-
ated by EIP I.

 - Reid, T. (1785b). Essays in the Intellectual Power of Man, Vol. II. Dublin. Abbrevi-
ated by EIP II.

 - Saeedi Mehr, M. (1997). The Place of Categories in Aristotle’s Logic. Keyhan-e 
Andisheh Journal, (71), 139–147. [In Persian].

 - Saif, A. A. (2021). Modern Educational Psychology: Psychology of Learning and 
Teaching. Tehran: Doran Publishing. Seventh edition. [In Persian].

 - Shahabi, M. (1979). Leader of Reason. Qom: Esmat Publications. [In Persian].
 - Shariati, F., & Hosseini Shahroudi, S. M. (2013). Mind and Its Immediate Effects 

According to Mulla Sadra. Sadraei Wisdom Semiannual Journal, 71–84. [In Per-
sian].

 - Sternberg, R. J., & Sternberg, K. (2022). Cognitive Psychology (Trans. S. K. 
Kharrazi & E. Hejazi). Tehran: SAMT Publications.Original DOI: https://doi.
org/10.1017/9781108898726. [In Persian].

 - Tusi, M. b. H. (1997). Asas al-Iqtibas (Edited by Modarres Razavi). Tehran: Univer-
sity of Tehran Press. [In Persian].


